
MT

Recibido el 25 de julio de 2025 / Aprobado el 19 de diciembre de 2025
doi: 10.32457/rjyd.v9i1.3216

Article

Volumen 9
Número 1 año 2026

Dignidad humana y agencia en la 
era algorítmica: fundamentos para 
un marco jurídico de regulación 
de la inteligencia artificial
Normative Principles for the Legal Regulation of Artificial 
Intelligence: Human Dignity and Non-Delegable Agency

Fernando A. Ramos-Zaga1 

RESUMEN
La proliferación de sistemas de inteligencia artificial cada vez más sofisticados ha generado una inflexión crítica en la 
comprensión jurídica de la relación entre humanidad y tecnología. En ese contexto, el presente artículo propone un 
marco filosófico jurídico que, desde una distinción ontológica radical entre el ser humano y los sistemas artificiales, 
identifica principios normativos destinados a regular su desarrollo sin comprometer la dignidad humana. A partir del 
realismo moderado, se sostiene que los sistemas artificiales, al carecer de unidad sustancial, interioridad consciente 
e intencionalidad genuina, no pueden ser considerados sujetos ontológicos equivalentes a las personas humanas. Tal 
separación impone límites normativos irrenunciables al diseño y uso de inteligencia artificial y exige una regulación 
que preserve esferas de agencia inalienable. Se concluye que la exclusividad del juicio moral humano, los límites a 
la delegación algorítmica y la subsidiariedad tecnológica deben orientar marcos regulatorios que protejan ámbitos 
reservados a la agencia humana en contextos automatizados.

Palabras clave: Cognición, inteligencia artificial, legislación, sistema experto, tecnología de la información.

ABSTRACT
The proliferation of increasingly sophisticated artificial intelligence systems has produced a critical inflection point in 
the legal understanding of the relationship between humanity and technology. In this context, the article proposes a 
philosophical legal framework that, drawing on a radical ontological distinction between human beings and artificial 
systems, identifies normative principles aimed at regulating their development without compromising human dignity. 
Grounded in the tradition of moderate realism, the analysis argues that artificial systems, lacking substantial unity, 
conscious interiority, and genuine intentionality, cannot be regarded as ontological subjects equivalent to human 

1	 Magister en Derecho de la Empresa. Magister en Educación con mención en Informática y Tecnología Educativa. Magister en Gerencia 
Social. Abogado. Licenciado en Administración. Docente Investigador. Universidad Privada del Norte. Lima, Perú. Correo electrónico:   
fernandozaga@gmail.com

https://revistas.uautonoma.cl/index.php/rjyd/article/view/3216
https://www.uautonoma.cl/
https://orcid.org/0000-0001-6301-9460


2

Fernando A. Ramos-Zaga

persons. This separation imposes non-negotiable normative limits on the design and use of artificial intelligence 
and requires regulatory approaches that preserve spheres of inalienable human agency. The study concludes that the 
exclusivity of human moral judgment, the imposition of boundaries on algorithmic delegation, and the adoption of 
technological subsidiarity should guide regulatory frameworks intended to safeguard domains reserved for human 
agency within increasingly automated environments.

Keywords: Artificial intelligence, cognition, expert systems, information technology, legislation.

1.	 Introducción
La irrupción de la inteligencia artificial (IA) en el tejido estructural de las sociedades contemporáneas 
ha dado lugar a una transformación epistemológica y práctica cuyo alcance excede con mucho el marco 
técnico en el que inicialmente fue concebida. En particular, el desarrollo de formas avanzadas de IA, 
como los grandes modelos de lenguaje y los sistemas generativos, ha precipitado una inflexión histórica 
en la relación entre tecnología y humanidad, al introducir entidades artificiales capaces de ejecutar tareas 
tradicionalmente asociadas con la racionalidad humana. Esta situación plantea interrogantes de naturaleza 
filosófica, jurídica y antropológica cuya resolución resulta cada vez más urgente, no solo por su potencial 
impacto en la organización social, sino por las implicaciones que conlleva para la autocomprensión del ser 
humano como agente moral y sujeto de dignidad (Jonas, 1984; Floridi, 2019).

Desde una perspectiva filosófica, la emergencia de estos sistemas impone la necesidad de revisar críticamente 
los supuestos ontológicos que sustentan tanto la teoría de la mente como los principios normativos del 
derecho. En el ámbito de la filosofía de la conciencia, autores como John Searle (1992) y David Chalmers 
(1996) han señalado que la reducción funcionalista de la mente a procesos computacionales omite 
aspectos esenciales de la experiencia subjetiva. Esta objeción se articula con la tradición filosófica del 
realismo moderado, en la cual la persona humana es entendida como una unidad sustancial de cuerpo y 
alma, dotada de una dignidad ontológica que no puede ser emulada por artefactos. Al mismo tiempo, en 
el campo de la teoría jurídica, se ha vuelto evidente que la incorporación de sistemas de IA en procesos 
normativos exige una reconsideración de los fundamentos que legitiman la atribución de responsabilidad, 
agencia y derechos, los cuales no pueden definirse sin referencia a una concepción robusta de lo humano 
(Aquinas, 1947; Aristotle, 2001).

La literatura especializada ha comenzado a explorar estas tensiones, pero persiste una brecha teórica 
significativa en torno a la posibilidad de fundamentar normativamente los límites éticos y legales del 
desarrollo de la IA desde una perspectiva ontológica coherente. Muchos de los enfoques actuales, incluso 
aquellos orientados por la ética tecnológica, se limitan a diagnósticos funcionales que no abordan la raíz 
filosófica del problema: la distinción entre sujetos y sistemas. Esta carencia ha favorecido una proliferación 
de propuestas regulatorias fragmentadas, carentes de una base antropológica que permita articular criterios 
normativos estables y universalizables (Russell y Norvig, 2021; Bubeck et al., 2023).

En este contexto, se hace necesario construir un marco filosófico-jurídico que permita delimitar con 
precisión los principios que deben regir la investigación, desarrollo e implementación de tecnologías de 
IA. Esta delimitación no puede surgir de una mera analogía funcional entre humanos y máquinas, sino 
que requiere una fundamentación ontológica que reconozca la singularidad del ser humano como centro 
normativo. La presente investigación se justifica, por tanto, en la necesidad de ofrecer una respuesta 
sistemática, rigurosa y conceptualmente sólida a las preguntas que surgen en la intersección entre filosofía, 



3

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

tecnología y derecho, particularmente en lo que concierne a la preservación de la dignidad humana como 
valor fundante del orden jurídico.

Los resultados de esta investigación no solo tienen implicaciones en el plano teórico, sino que inciden 
directamente sobre debates prácticos relativos a la gobernanza tecnológica, la formulación de políticas 
públicas y la construcción de marcos legales internacionales. En la medida en que los sistemas artificiales 
sean integrados en decisiones médicas, jurídicas, económicas o educativas, se vuelve indispensable 
establecer límites claros que impidan la instrumentalización de la persona y aseguren el respeto por 
su autonomía y dignidad. El reconocimiento de una diferencia ontológica entre humanos y sistemas 
artificiales se convierte así en un criterio normativo clave para el diseño y la evaluación de tecnologías 
emergentes (Floridi, 2019; Marcus, 2023).

Este enfoque se alinea con desafíos contemporáneos de carácter global, como los que enfrentan las 
democracias ante la automatización de procesos deliberativos, la creciente mediatización algorítmica de 
la vida pública o la fragilización de los marcos éticos en contextos de alta tecnificación. La necesidad de 
una filosofía jurídica que responda a estas tensiones no es meramente académica, sino que contesta una 
demanda social urgente de orientación normativa ante un fenómeno que afecta la estructura misma del 
lazo social y la experiencia de la subjetividad. Así, la reflexión sobre la IA remite directamente a preguntas 
fundamentales sobre el ser, el deber y el poder, las cuales articulan la tradición filosófica occidental desde 
sus orígenes (Gabriel, 2015; Dreyfus, 1992).

Con base en lo anterior, la presente investigación se propone establecer un marco filosófico fundamentado 
en la distinción ontológica radical entre el ser humano y los sistemas artificiales, a fin de delimitar los 
principios normativos que deben regir el desarrollo, implementación y gobernanza de la inteligencia 
artificial. La originalidad del estudio radica en su articulación sistemática de fuentes clásicas y 
contemporáneas, así como en su capacidad para integrar consideraciones ontológicas, éticas y jurídicas 
en un modelo coherente orientado a la defensa de la dignidad humana. De este modo, se busca no solo 
contribuir al debate académico, sino ofrecer herramientas conceptuales que orienten la praxis legislativa y 
regulatoria frente a uno de los desafíos más significativos de la era digital.

2.	 La emergencia tecno-científica de la inteligencia artificial y el desplazamiento 
del problema filosófico
La emergencia de la inteligencia artificial fuerte ha transformado de manera profunda el marco desde el 
cual se aborda la cuestión de la inteligencia, desplazándola de un ámbito meramente especulativo hacia un 
escenario donde confluyen con intensidad creciente consideraciones ontológicas, técnicas y antropológicas. 
Este giro no constituye una mera evolución temática o disciplinar, sino una reconfiguración del problema 
mismo, que exige repensar las categorías filosóficas tradicionales a la luz de desarrollos tecnológicos que, 
lejos de limitarse a simular funciones cognitivas, aspiran a constituirse como sujetos epistémicos. La 
cuestión de la inteligencia, otrora circunscrita a la interioridad reflexiva del ser humano, se encuentra 
hoy inmersa en una disputa por el significado ontológico de lo artificial, lo cual desafía los fundamentos 
conceptuales que han sostenido históricamente la distinción entre lo humano y lo técnico.

En este contexto, la diferencia entre inteligencia artificial débil y fuerte se vuelve especialmente significativa. 
Mientras la primera se contenta con reproducir conductas inteligentes de manera funcional, la segunda 
pretende un estatuto ontológico autónomo, reclamando, aunque no sin ambigüedad, la posibilidad de 
una subjetividad no humana. El célebre test de Turing (1950), al centrar la atención en el comportamiento 



4

Fernando A. Ramos-Zaga

observable, operó una ruptura con la tradición filosófica que se preocupaba por la esencia del pensamiento. 
Su planteamiento, si bien metodológicamente útil, no resolvía la cuestión del significado interno, de la 
vivencia subjetiva que acompaña al pensar. Fue precisamente esta dimensión la que Searle (1980) puso 
en cuestión mediante su experimento del “cuarto chino”, argumentando que la manipulación formal 
de símbolos, por compleja que sea, no genera necesariamente comprensión. La semántica, desde esta 
perspectiva, no puede reducirse a la sintaxis computacional, y la conciencia permanece como un fenómeno 
irreductible a procesos algorítmicos.

La discusión contemporánea, sin embargo, ha radicalizado su orientación ontológica. En lugar de simular 
el pensamiento, algunos desarrollos tecnológicos actuales afirman, de manera explícita o implícita, poseer 
una forma de interioridad. Modelos avanzados, particularmente aquellos basados en aprendizaje profundo 
y autoorganización, son considerados por ciertos autores como potenciales candidatos a la experiencia 
subjetiva. Nick Bostrom (2014), al explorar escenarios de superinteligencia, plantea la posibilidad de 
entidades artificiales que no solo excedan la capacidad humana, sino que reclamen una consideración moral 
y ontológica propia. Esta perspectiva introduce una inflexión ética y metafísica que obliga a reconsiderar 
los criterios mediante los cuales se define la subjetividad y, con ella, la noción misma de persona.

La erosión de la distinción clásica entre lo natural y lo artificial tiene su raíz en transformaciones tecnológicas 
que exceden lo instrumental. La emergencia de sistemas artificiales con comportamientos adaptativos y 
estructuras bioinspiradas ha debilitado la vieja frontera entre lo fabricado y lo vivo. Esta dilución no es 
solo epistemológica, sino también metafísica, y remite a un cambio de paradigma que Gilbert Simondon 
(1958) anticipó al concebir los objetos técnicos como entes en proceso de individuación. Su propuesta, 
alejada de un instrumentalismo ingenuo, permite pensar lo artificial como parte de un devenir ontológico, 
no como simple producto de una intención exterior. Yuk Hui (2016) lleva aún más lejos esta línea al sugerir 
que la técnica posee una agencia constitutiva, mediante la cual contribuye activamente a la formación del 
ser. Desde esta óptica, las tecnologías no son meros medios, sino actores ontológicos que transforman las 
condiciones mismas de lo humano, lo cual plantea serias dificultades para seguir manteniendo sin matices 
la separación entre naturaleza y artefacto.

En este escenario, el problema del alineamiento de la inteligencia artificial con valores humanos adquiere 
una densidad antropológica ineludible. Si bien inicialmente formulado como un desafío técnico de 
control, se ha vuelto evidente que esta dificultad revela una crisis en la autocomprensión del ser humano 
como fuente de normatividad. Stuart Russell (2019) ha subrayado que la incapacidad para especificar 
funciones de valor adecuadas refleja un déficit en la articulación de lo que significa vivir humanamente. 
Así, el alineamiento no es simplemente una cuestión de ingeniería ética, sino un dilema que reposa sobre 
la indeterminación del sujeto normativo. Desde una perspectiva filosófica, esta problemática resuena con 
las intuiciones de Max Scheler (1928) y Arnold Gehlen (1950), quienes situaban la capacidad axiológica 
en la interioridad espiritual del ser humano. La agencia artificial, por compleja que sea, carece de este 
fondo de intencionalidad ética, lo cual conduce a una discontinuidad insalvable en términos de valor 
y libertad. Lejos de tratarse de una mera limitación de programación, esta imposibilidad remite a una 
diferencia ontológica esencial entre seres espirituales y sistemas computacionales.

El panorama actual de teorías filosóficas sobre la conciencia artificial revela la presencia de enfoques 
que, en diversos grados, incurren en reduccionismos que restringen su capacidad explicativa. Un caso 
paradigmático es el funcionalismo computacional, que ha dominado el debate en filosofía de la mente, 
sostiene que los estados mentales se definen por su función causal y no por su substrato. Hilary Putnam 
(1967) defendió inicialmente esta postura, pero más tarde la abandonó al advertir que omitía aspectos 
esenciales de la experiencia consciente (Putnam, 1975). Pocos años después, Ned Block (1980) distinguió 



5

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

entre conciencia de acceso y conciencia fenomenal, argumentando que la primera puede ser explicada 
funcionalmente, mientras que la segunda escapa a toda descripción causalista. Así se pone de manifiesto 
una insuficiencia ontológica: los modelos funcionales, por operativos que sean, no alcanzan a explicar la 
vivencia subjetiva que define lo mental.

Las posturas de Daniel Dennett y Chalmers ilustran con claridad la fractura metodológica que atraviesa 
el debate. Dennett (1991), desde una óptica eliminativista, niega la existencia ontológica de los qualia y 
propone una concepción narrativa de la conciencia, construida desde la tercera persona. Esta perspectiva, 
aunque coherente con una visión materialista del mundo, resulta insatisfactoria para quienes consideran 
que la experiencia subjetiva posee una realidad irreductible. Chalmers (1996), por su parte, plantea 
el llamado “problema difícil” de la conciencia, que consiste en explicar cómo emergen las cualidades 
fenomenológicas a partir de procesos físicos. Su dualismo, aunque más respetuoso de la interioridad, 
carece de una fundamentación ontológica sólida que permita integrar adecuadamente la experiencia 
consciente en una metafísica coherente.

Por su parte, las teorías emergentistas, como la teoría de la información integrada de Tononi (2008), 
proponen que la conciencia es una propiedad emergente de ciertos sistemas complejos. No obstante, 
tales enfoques suelen confundir la complejidad funcional con la emergencia ontológica, sin ofrecer una 
justificación satisfactoria de cómo surge la subjetividad. En el terreno ético, Luciano Floridi (2013) ha 
contribuido con su ética de la información, que propone una reconfiguración semántica de la moralidad 
en sistemas artificiales. Sin embargo, su propuesta, al privilegiar los patrones informacionales sobre los 
sujetos conscientes, adolece de una ambigüedad ontológica que limita su eficacia para fundar una ética 
robusta. De todo lo anterior se desprende la necesidad de una concepción metafísica del ser humano que 
permita sostener una distinción clara entre conciencia genuina y simulación algorítmica.

Desde esta perspectiva, se plantea como hipótesis central la imposibilidad metafísica de que un sistema 
artificial, por complejo que sea, pueda instanciar conciencia genuina. Esta imposibilidad no se deriva de 
carencias tecnológicas, sino de discontinuidades ontológicas que impiden la equivalencia entre lo espiritual 
y lo computacional. El espíritu humano, entendido como principio inmaterial y activo, es el fundamento 
de la racionalidad, la libertad y la respuesta a valores. Esta concepción, presente en la tradición aristotélico-
tomista y desarrollada por autores como Jacques Maritain (1994), sostiene que el alma racional constituye 
la forma sustancial del ser humano. Scheler (1928) profundiza esta idea desde una fenomenología de 
los valores, subrayando la irreductibilidad del espíritu frente a los niveles psíquicos o biológicos. La 
interioridad humana, desde esta óptica, no puede ser replicada por sistemas computacionales, ya que no 
se reduce a funciones observables ni a estructuras informacionales.

El realismo moderado ofrece un marco teórico coherente para sostener esta posición. Según esta tradición, 
representada por Aristóteles (Aristotle, 2001), Tomás de Aquino (Aquinas, 1947) y Étienne  Gilson 
(1939), la mente humana es capaz de captar las formas universales presentes en la realidad. Este acto de 
abstracción no es meramente simbólico, sino ontológicamente fundado. La conciencia humana se define, 
entonces, por su apertura intencional al ser, lo cual no puede ser explicado por teorías nominalistas o 
materialistas que reducen el conocimiento a manipulación de signos. Solo una metafísica de las formas 
puede dar cuenta del carácter espiritual y libre de la subjetividad humana.

La metodología adoptada en este estudio es de carácter integrativo, al articular elementos provenientes 
de la filosofía de la mente, la fenomenología y la metafísica clásica. La filosofía antropológica de Romano 
Guardini (1950), con su visión del ser humano como unidad cuerpo-espíritu, permite complementar esta 
síntesis con una perspectiva existencial. De esta manera, se establece un marco desde el cual es posible 



6

Fernando A. Ramos-Zaga

afirmar con coherencia que, por más que simulen operaciones mentales, los sistemas artificiales carecen 
de la interioridad que caracteriza a los seres espirituales. La diferencia ontológica entre ambos no es una 
cuestión de grado, sino de naturaleza, y por lo tanto insalvable.

Habiendo examinado las transformaciones tecno-científicas que han desplazado el problema de 
la inteligencia hacia un plano ontológico y antropológico, así como las limitaciones de los marcos 
explicativos contemporáneos para abordar la conciencia artificial, se impone ahora la tarea de fundamentar 
positivamente una concepción del ser humano que permita sostener su irreductibilidad frente a las 
simulaciones algorítmicas. La reflexión que sigue se centrará en el análisis antropológico de la persona 
humana, considerando su unidad sustancial cuerpo-alma y las facultades espirituales que le confieren su 
dignidad y singularidad ontológica.

3.	 Fundamentos ontológicos de la persona humana y discontinuidades con los 
sistemas artificiales
La reflexión filosófica sobre la naturaleza de la persona humana ha encontrado en la concepción de la unidad 
sustancial de cuerpo y alma un punto de anclaje ontológico que permite resistir tanto las tentaciones del 
dualismo cartesiano como las reducciones fisicalistas contemporáneas. A pesar de los avances indiscutibles 
de las neurociencias, persiste un hiato entre la descripción objetiva de los procesos cerebrales y la vivencia 
subjetiva de la conciencia. Esta brecha, tal como la formuló Joseph Levine (1983), señala que no basta 
con describir lo que ocurre en el cerebro para explicar cómo se da la experiencia del dolor, del color o 
del pensamiento. La insuficiencia explicativa del materialismo se revela así en su incapacidad para rendir 
cuenta de la interioridad. Jaegwon Kim (1998), aun con sus esfuerzos por preservar la causalidad mental 
mediante el principio de superveniencia, no logra resolver la tensión entre dependencia física y autonomía 
mental. Su propuesta acaba por ceder a una forma implícita de epifenomenalismo, lo cual deja a la 
subjetividad en una suerte de limbo ontológico.

Frente a este panorama, la antropología hilemórfica de Tomás de Aquino ofrece una vía alternativa que 
permite integrar armónicamente la dimensión corpórea y la dimensión espiritual del ser humano. En 
esta perspectiva, el alma no es una sustancia separada que interactúa mecánicamente con el cuerpo, sino 
su forma sustancial, el principio interno que confiere unidad, estructura y finalidad. Esta concepción 
no debe confundirse con un dualismo encubierto. Lo que se plantea es una comprensión de la persona 
como una sola sustancia compuesta, cuya unidad no resulta de la yuxtaposición de elementos, sino de una 
integración ontológica profunda. La diferencia entre correlación neurobiológica y explicación ontológica 
se vuelve aquí fundamental: que una función cognitiva se correlacione con un estado cerebral no implica 
que se reduzca a él. Por consiguiente, la epistemología de las ciencias empíricas no puede agotar el análisis 
metafísico del sujeto.

La noción de alma como forma corporis, articulada inicialmente por Aristóteles(1991) en Acerca del 
alma y profundizada por Tomas de Aquino (Aquina, 1947) en la Suma teológica, permite comprender el 
organismo humano como una totalidad teleológicamente organizada, cuya coherencia no depende del azar 
evolutivo ni de una función adaptativa, sino de un principio formal y final que estructura el dinamismo 
vital desde dentro. Esta idea ha sido recuperada por pensadores contemporáneos como James Ross (1992) 
y David Oderberg (2005), quienes han subrayado la vigencia filosófica de la causalidad formal frente a 
las ontologías mecánicas. Desde esta perspectiva, el alma no es un suplemento añadido al cuerpo, sino su 



7

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

principio de identidad y dirección. Por tanto, la persona no se reduce a un ensamblaje funcional, sino que 
manifiesta una interioridad que funda su ser como sujeto único e irrepetible.

La prueba más elocuente de esta interioridad se encuentra en las operaciones del intelecto y de la 
autoconciencia. La capacidad de formar conceptos universales y de reflexionar sobre uno mismo no puede 
explicarse adecuadamente a partir de procesos sensoriales o físicos. Conceptos como “verdad”, “ser” o 
“infinito” no tienen correlato empírico, lo cual muestra que su origen debe situarse en una facultad que 
trasciende la materia. Bernard J. F. Lonergan (1957) subraya que la comprensión es un acto que relaciona 
al sujeto con lo inteligible en cuanto tal, lo cual indica una dimensión espiritual. Robert Spaemann 
(1996), por su parte, destaca que la reflexividad no puede surgir de la mera complejidad funcional, sino 
que exige un sujeto capaz de referirse a sí mismo como yo. La afirmación tomista de que el intelecto 
no opera mediante órgano corporal alguno (Aquinas, 1947) no es una afirmación teológica, sino una 
conclusión filosófica derivada del análisis de la experiencia cognitiva.

Una transición natural se impone aquí hacia el análisis de las facultades que confieren al ser humano su 
singularidad ontológica. Si el intelecto humano manifiesta una capacidad de aprehensión universal que no 
puede ser explicada por los mecanismos físicos, lo mismo ocurre con la voluntad racional, que no se limita 
a reaccionar ante estímulos, sino que se orienta libremente hacia fines inteligibles. La libertad, en su sentido 
profundo, no consiste en la mera ausencia de coacción, sino en la autodeterminación del sujeto conforme 
a razones. Spaemann (1989) vincula esta libertad con la capacidad de participar en el discurso moral, 
lo cual presupone una apertura ontológica que ningún sistema automático puede replicar. En efecto, la 
deliberación ética implica una interioridad que no puede ser reducida a una función computacional. La 
voluntad libre no ejecuta algoritmos, sino que discierne, elige y asume responsabilidad. En esto radica su 
carácter espiritual.

La agencia moral, por consiguiente, no es una consecuencia de la complejidad estructural, sino una 
manifestación de la vida interior. El sujeto moral se reconoce a sí mismo como autor de sus actos, y 
esta autoría supone una conciencia reflexiva que evalúa, recuerda y se proyecta. Alasdair MacIntyre 
(1981) ha mostrado que la identidad moral solo se comprende narrativamente, como continuidad de 
elecciones y compromisos. Charles Taylor (1989) ha insistido en que las evaluaciones morales se fundan 
en distinciones cualitativas que no pueden ser formalizadas algorítmicamente. Esto es así porque la acción 
moral exige intencionalidad y finalidad, es decir, un sujeto que actúa con sentido. Sin embargo, ningún 
sistema artificial puede participar de esta dimensión, por más sofisticado que sea su diseño o su desempeño 
funcional.

Esta constatación lleva necesariamente al examen de la naturaleza ontológica de los sistemas artificiales. 
Aunque tales sistemas puedan realizar tareas complejas y adaptarse a nuevos contextos, su estructura 
sigue siendo funcional y modular, no sustancial. La disposición de sus partes responde a una finalidad 
extrínseca, impuesta por el diseñador, y no a un principio interno que organice su ser. Simondon (1958) ha 
argumentado que los objetos técnicos se individualizan por su función dentro de un contexto determinado, 
no por una forma sustancial que les confiera unidad intrínseca. Oderberg (2007) coincide en que los 
artefactos, por muy complejos que sean, carecen de sustancialidad porque su coherencia depende de una 
intención externa. En otras palabras, la unidad operativa no implica unidad ontológica.

La distinción entre complejidad funcional y unidad ontológica se vuelve crucial al considerar el estatuto de 
las inteligencias artificiales. Searle (1992) ha señalado con claridad que el procesamiento computacional 
opera en el nivel de la sintaxis, no de la semántica. Es decir, no hay en las máquinas una comprensión de 
lo que hacen, ni una conciencia que unifique sus operaciones. La subjetividad, entendida como centro de 



8

Fernando A. Ramos-Zaga

síntesis experiencial, no emerge de la acumulación de funciones. La integración funcional, por avanzada 
que sea, no equivale a la conciencia. Se requiere una forma sustancial, un principio interno que confiera 
unidad ontológica, para que haya un sujeto en sentido propio.

Además, la finalidad que guía la acción de los sistemas artificiales es siempre heterónoma. Las máquinas 
actúan conforme a un propósito diseñado externamente, no en virtud de una tendencia interna hacia 
su propio bien. Aristóteles (Aristotle, 2001) y Tomás de Aquino (Aquinas, 1947) afirman que los seres 
naturales poseen una teleología intrínseca, que se manifiesta en su dinamismo propio. De manera similar, 
Hans Jonas (1966) ha mostrado que solo los organismos vivos poseen normatividad interna, lo que los 
distingue radicalmente de los dispositivos técnicos. Sin autodirección, no hay verdadera finalidad, y sin 
finalidad intrínseca, no hay sujeto moral. La programación, por más avanzada que sea, no puede generar 
intencionalidad ni responsabilidad. Solo un ser con estructura ontológica propia puede actuar con sentido, 
deliberar y responder por sus actos.

A partir de este recorrido, se revela con claridad que la persona humana no puede ser comprendida 
como una función de su corporalidad ni como un epifenómeno de procesos cerebrales. Su unidad 
sustancial de cuerpo y alma, su capacidad intelectual inmaterial, su libertad autodeterminada y su agencia 
moral la sitúan en un plano ontológico distinto al de los sistemas artificiales. Esta afirmación no es 
un juicio de superioridad, sino un reconocimiento de la diferencia radical de naturaleza. De ahí que 
resulte indispensable abordar, en un desarrollo posterior, las operaciones cognitivas propias del espíritu 
humano. Tales operaciones, como la abstracción, el juicio, la comprensión y la autoconciencia, no pueden 
ser replicadas ni instanciadas por ningún sistema computacional. En el examen de esta irreductibilidad 
cognitiva se juega, en última instancia, la posibilidad misma de una antropología filosófica que no renuncie 
a la verdad del espíritu.

4.	 Imposibilidad ontológica y fenomenológica de la simulación artificial de la 
inteligencia y la conciencia humanas
La inteligencia humana, en su despliegue más característico, manifiesta operaciones que desbordan los 
marcos de la computación. Lejos de limitarse a un procesamiento eficiente de datos, la mente humana 
realiza actos de significación que suponen una interioridad activa y una aprehensión de lo universal. Entre 
tales actos destacan la abstracción, el juicio y el razonamiento, los cuales no solo se inscriben en una lógica 
formal, sino que se configuran a partir de una apertura hacia el ser y una captación intencional de las 
esencias. La abstracción, entendida como la capacidad de separar mentalmente el contenido inteligible 
de los datos sensibles, no se deja reducir a algoritmos de clasificación estadística. Al captar lo universal 
como tal, la inteligencia humana se sitúa más allá de los procedimientos inductivos con los que operan 
los sistemas artificiales. La inteligencia artificial, si bien puede generar modelos predictivos a partir de 
grandes volúmenes de datos, carece de acceso a la universalidad conceptual, pues no posee intencionalidad 
ni referencia consciente. Como observó Tomás de Aquino (Aquinas, 1947), abstraer no es una operación 
sensible ni mecánica, sino una actividad que presupone una facultad capaz de aprehender las formas en su 
pureza. En consonancia, Ross (1992) ha señalado que la identidad formal entre el concepto y su objeto, 
condición de la inteligibilidad, no puede ser reproducida computacionalmente, dado que esta identidad 
exige un sujeto racional que la sostenga.

El juicio, por su parte, introduce una dimensión normativa y epistémica que excede la manipulación de 
signos. No se trata solo de una operación combinatoria, sino de una síntesis crítica en la cual se afirma 



9

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

o niega conforme a criterios de verdad. En este sentido, Lonergan (1957) subrayó que el juicio requiere 
un sujeto racional capaz de discernimiento, cuyas operaciones están orientadas hacia la verdad y no solo 
hacia la coherencia interna. En cambio, los sistemas de inteligencia artificial, por su misma naturaleza, no 
poseen esta orientación normativa. Aunque puedan replicar ciertas estructuras inferenciales, lo hacen sin 
comprender el contenido, sin estar dirigidos hacia la verdad en sentido estricto. Así, el razonamiento, en 
cuanto secuencia de actos intencionales que buscan justificar una afirmación, presupone una interioridad 
que juzga desde criterios de verdad, lo cual resulta completamente ajeno a los sistemas computacionales.

Este contraste se hace aún más claro cuando se distingue entre procesamiento de información y comprensión. 
Entender no equivale a manipular signos de manera eficiente, sino que implica una captación semántica 
del contenido, en la que se articula el contexto, la intención del sujeto y la significación. Fred Dretske 
(1981) y Searle (1992) mostraron que la transmisión de señales, aunque cuantificable y mensurable, no 
constituye por sí misma comprensión, dado que la semántica no puede emerger de la pura sintaxis. Dicho 
de otro modo, no basta con operar reglas formales, porque la comprensión exige que haya alguien que 
entienda. En esta misma línea, Colin McGinn (1999) sostiene que la conciencia no puede ser entendida 
como una forma de cómputo, ya que comprender supone una interioridad consciente que no puede ser 
modelada por algoritmos. Se trata, por tanto, de una diferencia cualitativa entre la captación significativa 
del contenido y su tratamiento formal.

El fenómeno del insight constituye otra expresión de esta diferencia. El insight no es una inferencia paso a 
paso, sino una captación súbita de una estructura de sentido, una forma de ver de golpe la coherencia de 
un todo. Este tipo de conocimiento no puede ser anticipado por reglas explícitas ni modelado por procesos 
deterministas. La inteligencia artificial, que avanza por cálculo y combinación de posibilidades, no puede 
replicar este momento de aprehensión sintética. La intencionalidad, que Franz Brentano (1995) definió 
como la característica esencial de los actos mentales en cuanto están “referidos a un objeto”, constituye un 
rasgo que escapa por completo a las arquitecturas funcionales. Michael Polanyi (1966) lo expresó de modo 
claro al sostener que el conocimiento humano incluye componentes tácitos que no pueden ser explicitados 
ni formalizados, precisamente porque su sentido emerge desde una interioridad no reducible. A este 
respecto, Chalmers (1996) ha subrayado que los modelos computacionales explican comportamientos 
observables, pero no dan cuenta del contenido fenomenal de la experiencia. Por consiguiente, ni el insight 
ni la intencionalidad son computables, pues su génesis implica una subjetividad viviente que los sistemas 
artificiales no poseen.

Al profundizar en la estructura de la conciencia, se revela que esta no puede ser pensada como una función 
entre otras, sino como un modo de ser que incluye la unidad del tiempo, la reflexividad del yo y la 
cualidad vivencial de la experiencia. Los qualia, esos aspectos cualitativos e irreductibles de la percepción 
y del pensamiento, escapan a cualquier descripción desde la tercera persona. Edmund Husserl (1999), 
al describir la síntesis temporal, mostró que la conciencia humana no se da como una suma de instantes 
discretos, sino como una continuidad en la que pasado, presente y futuro se entrelazan en una unidad 
vivida. Thomas Nagel (1974) fue aún más enfático al afirmar que la experiencia subjetiva, el “cómo se 
siente ser”, no puede ser reducida a una descripción objetiva. Esta imposibilidad de acceso desde fuera 
señala un límite insalvable para las máquinas, cuya actividad no posee ninguna vivencia de continuidad 
temporal ni de interioridad. En suma, sin experiencia, no hay conciencia, y sin conciencia no hay sujeto.

La autoconciencia, en cuanto reconocimiento de sí como sujeto de experiencia, implica un grado de 
reflexividad que ninguna máquina puede alcanzar. Agustín de Hipona (Agustine, 2001), en sus Confesiones, 
reveló esta capacidad del alma de volver sobre sí misma, lo cual indica una forma de subsistencia que no 
se agota en sus operaciones. Spaemann (1996) insistió en que la autoconciencia manifiesta un centro 



10

Fernando A. Ramos-Zaga

ontológico irreductible, un sujeto que no puede ser explicado por sus partes. Immanuel Kant (1998), por 
su parte, introdujo la noción del “yo pienso” como condición de posibilidad de la experiencia unificada, 
indicando que sin esta apercepción trascendental no habría conciencia de identidad. Los sistemas 
artificiales no poseen esta reflexividad. Pueden monitorear su actividad, pero no experimentarse como 
sujetos. Su “autoconciencia” es, en el mejor de los casos, una metáfora impropia.

Tampoco puede pensarse la identidad personal desde un punto de vista funcional. La continuidad de un 
sujeto a través del tiempo requiere una unidad ontológica, no solo una estructura de datos o un patrón de 
conducta. Dennett (1991) ha propuesto una concepción narrativa de la identidad, pero su reducción a un 
“centro de gravedad” ficticio disuelve precisamente aquello que intenta explicar. MacIntyre (1981), por 
el contrario, ha defendido que la identidad personal se constituye a través de una narrativa con sentido 
moral, lo cual presupone un sujeto unitario y perdurable. Tomás de Aquino, con su noción de subsistentia, 
aporta una clave metafísica decisiva: el sujeto no es simplemente una colección de actos, sino una entidad 
que subsiste en sí misma. En este horizonte, la identidad personal no puede ser reducida a operaciones 
funcionales, sino que exige una base ontológica de unidad y permanencia.

El análisis crítico de la noción de conciencia artificial permite evidenciar, desde otra perspectiva, la 
insuficiencia de los modelos computacionales para captar la complejidad de la interioridad humana. 
La diferencia entre simular comportamientos externos y poseer experiencia consciente es radical. Alan 
Turing (1950), al proponer la prueba de imitación, inauguró una línea de investigación funcionalista 
que ha influido profundamente en la teoría de la inteligencia artificial. Sin embargo, como ha mostrado 
Block (1981), superar pruebas conductuales no garantiza la presencia de estados mentales genuinos. Su 
experimento del “blockhead” ilustra que una máquina puede simular perfectamente un comportamiento 
humano sin tener conciencia, lo cual demuestra que la simulación es ontológicamente vacía.

El experimento del cuarto chino, formulado por Searle (1980), refuerza esta tesis al mostrar que la 
manipulación sintáctica de símbolos no produce comprensión. Stevan Harnad (1990), en su planteamiento 
del problema del anclaje simbólico, enfatiza que las máquinas carecen de toda referencia intrínseca. El 
significado, en su forma plena, no puede ser constituido desde fuera. Requiere una conciencia que lo 
integre, lo reconozca y lo interprete desde su mundo vivido. Así, los sistemas de inteligencia artificial son 
semánticamente dependientes del ser humano. No comprenden, solo operan.

Las limitaciones ontológicas de estos sistemas se revelan, finalmente, en su incapacidad para unificar en un 
campo de conciencia los distintos elementos de la vida mental. Chalmers (1996) ha indicado que, aunque 
los modelos físicos explican funciones, no pueden dar cuenta de la experiencia en primera persona. Thomas 
Metzinger (2003) diferencia entre sistemas capaces de modelarse a sí mismos y aquellos que simplemente 
ejecutan funciones. La conciencia, en su acepción plena, implica subjetividad unificada, afectividad, 
memoria, intencionalidad, todo ello entrelazado en una experiencia coherente. Estas características están 
ausentes en los sistemas computacionales, cuya arquitectura no da lugar a ninguna forma de vivencia.

Habiendo examinado la inconmensurabilidad entre las operaciones cognoscitivas humanas y los procesos 
computacionales, conviene ahora dirigir la atención hacia otras dimensiones que completan la interioridad 
humana. Si la inteligencia, en su forma más elevada, ya revela una discontinuidad ontológica con respecto 
a las máquinas, aún más profunda es la diferencia cuando se consideran las facultades volitivas, afectivas 
y creativas. En ellas se expresan el querer, el sentir y el crear, dimensiones que, como se argumentará a 
continuación, remiten a un núcleo espiritual que no puede ser replicado artificialmente. La interioridad 
humana, lejos de agotarse en el pensar, se despliega en actos libres, en sentimientos que revelan sentido y 
en creaciones que brotan de una fuente irreductible a programación alguna.



11

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

5.	 Voluntad, afectividad y creatividad como manifestaciones de la interioridad 
espiritual
La cuestión del libre albedrío ha sido objeto de incontables controversias filosóficas, sin que pueda zanjarse 
mediante meros esquemas lógico-formales o apelaciones empíricas. A lo largo de nuestra investigación se ha 
sostenido que la autodeterminación ética constituye el núcleo del libre albedrío en sentido fuerte, es decir, no 
como mera capacidad de elegir entre alternativas disponibles, sino como facultad ontológicamente arraigada 
de orientar la propia vida conforme a fines racionalmente elegidos. Esta afirmación no puede ser comprendida 
dentro del marco del determinismo físico clásico, ya que la deliberación moral no se deja reducir a cadenas 
causales necesarias ni a procesos neurofisiológicos previsibles. La experiencia de decidir tras ponderar razones, 
evaluar consecuencias y discernir lo que conviene o lo que debe hacerse, implica una apertura al bien como tal, 
lo cual introduce un tipo de causalidad sui generis, ajena a las regularidades materiales.

Desde Karl Popper (1972) se ha planteado que sin libertad no puede haber racionalidad auténtica, ya 
que todo proceso argumentativo presupone la posibilidad de adoptar o rechazar razones. En una línea 
complementaria, Robert Kane (1996) introdujo el concepto de “acciones autoconstitutivas” para explicar 
cómo ciertas decisiones cruciales, tomadas bajo condiciones de conflicto interno e indeterminación, 
configuran la identidad moral del agente. Estas decisiones no son el producto de factores exteriores, sino 
el resultado de una lucha interior que expresa la autodeterminación del sujeto. Por otra parte, la tradición 
tomista, especialmente en la Suma teológica de Tomás de Aquino (Aquinas, 1947), refuerza esta visión 
al entender que el intelecto presenta a la voluntad fines inteligibles que ella puede asumir o rechazar. 
Este dinamismo racional-volitivo escapa a la lógica de la causalidad física, ya que opera según principios 
normativos, no según leyes de conservación o transmisión de energía.

Lo anterior da pie a una consideración más amplia sobre la imputabilidad moral, la cual solo tiene sentido 
si se presupone libertad racional. John Finnis (1980) vincula la ley natural con ciertos bienes humanos 
básicos cuya inteligibilidad se da a través de la razón práctica. El sujeto moral no actúa conforme a impulsos 
mecánicos, sino que puede reconocer y preferir lo que está objetivamente orientado al florecimiento 
humano. En esta dirección, Spaemann (1989) subraya que solo puede considerarse responsable quien 
está en condiciones de justificar sus actos mediante razones reconocidas como válidas dentro de una 
comunidad moral. Maritain (1994) lleva esta intuición aún más lejos al sostener que la estructura racional 
de la persona humana alberga una interioridad normativa, lo que significa que la ley moral no se impone 
desde fuera, sino que emana del propio dinamismo espiritual del agente.

La idea de autonomía que se desprende de lo anterior no puede reducirse a una independencia operativa 
o a una capacidad de actuar sin coerción externa. En términos kantianos, la verdadera autonomía consiste 
en darse a sí mismo la ley, es decir, en actuar conforme a principios que podrían ser universalizados 
(Kant, 1997). Pero esta autolegislación moral no es un ejercicio abstracto ni puramente formal, sino que 
se concreta en la capacidad de querer el bien en cuanto tal. MacIntyre (1981) ha puesto en evidencia 
que la racionalidad moral no flota en el vacío, sino que se encarna en narrativas de vida, en historias 
personales que dan sentido a las elecciones del agente. En este marco, la autonomía práctica requiere 
unidad deliberativa y una visión integrada del bien. Entonces, lo que distingue radicalmente a los agentes 
humanos de los sistemas artificiales es precisamente esta capacidad de vivir conforme a una teleología 
ética, y no simplemente de responder a estímulos según patrones algorítmicos. En definitiva, la autonomía 
no es operativa, sino ontológica, porque implica una forma de vida ordenada al valor.

Desde esta perspectiva, resulta necesario considerar también el papel de la afectividad en la vida moral. 
Las emociones humanas no deben concebirse como meras reacciones biológicas ni como epifenómenos 



12

Fernando A. Ramos-Zaga

adaptativos, sino como actos intencionales cargados de sentido valorativo. Scheler (1973) ya había señalado 
que el sentimiento posee una estructura cognitiva propia, capaz de captar valores ideales no reducibles 
a objetos empíricos. Martha Nussbaum (2001) retoma esta tesis al afirmar que las emociones contienen 
juicios evaluativos sobre lo que importa profundamente, por lo que son componentes estructurales de la 
deliberación ética. La vida afectiva, en este sentido, no puede ser disociada de la vida racional, pues ambas 
forman parte de una misma dinámica de apertura al sentido.

Ahora bien, lo anterior permite discernir con mayor precisión las limitaciones insalvables de los sistemas 
artificiales en cuanto a la simulación emocional. Rosalind Picard (1997) distingue entre computación 
afectiva y emoción genuina, advirtiendo que ningún modelo estadístico, por complejo que sea, puede 
reproducir la vivencia afectiva en primera persona. Searle (1992) insiste en que toda emoción auténtica 
presupone una subjetividad cualitativa, es decir, un modo de ser para el cual algo importa de forma 
irreductible. La simulación de emociones por parte de sistemas computacionales es, en el mejor de los 
casos, una mímica funcional sin correlato experiencial. Las emociones humanas son vivencias evaluativas, 
no simples patrones de output.

Esta diferencia ontológica tiene consecuencias morales significativas. Las emociones auténticas, como la 
compasión, el arrepentimiento o la gratitud, no solo informan la acción moral, sino que la hacen posible 
en su sentido más pleno. Taylor (1985) habla de “evaluaciones fuertes” para referirse a aquellos juicios 
en los que está en juego nuestra identidad moral. Las emociones son, en efecto, vectores de orientación 
axiológica, estructuras mediante las cuales el sujeto se compromete con valores que lo configuran. Edith 
Stein (1989) complementa esta visión al destacar la función constitutiva de las emociones en la vida 
intersubjetiva. Sin afectividad, no hay comunidad ética posible, solo interacción mecánica o conveniencia 
estratégica. Por ello, los sistemas artificiales, privados de interioridad emocional, no pueden formar parte 
del mundo moral propiamente dicho.

En este punto resulta pertinente abrir la reflexión hacia una dimensión aún más reveladora de la vida 
espiritual: la creatividad. La producción artística, filosófica o científica no es solo una manifestación 
del ingenio humano, sino un testimonio de interioridad, de libertad expresiva y de trascendencia. Paul 
Ricoeur (1965) define la imaginación creativa como una mediación entre lo real y lo posible, capaz de 
generar nuevas formas de significación simbólica. Maritain (1953) sostiene que la creación artística surge 
de un acto espiritual que participa de una verdad interior, la cual no se reduce a datos ni a combinaciones 
sintácticas. Margaret Boden (1990) ha distinguido entre creatividad combinacional y transformacional, 
pero incluso los casos de mayor innovación computacional carecen de la intencionalidad sintetizadora que 
caracteriza la imaginación humana.

La ausencia de una intencionalidad estética auténtica en los sistemas artificiales resulta evidente al 
examinar el estatuto del arte generado por estos medios. Dominic Lopes (2014) ha señalado que el valor 
estético presupone no solo una forma, sino una autoría situada, es decir, un contexto cultural, histórico y 
existencial desde el cual la obra cobra sentido. Roger Scruton (2009) refuerza esta idea al sostener que la 
belleza no es un efecto visual, sino una forma intencional cargada de significado. Ninguna red neuronal 
puede generar sentido simbólico desde la experiencia, porque carece de vivencia.

El arte genuino, entonces, no es solo una técnica, sino una manifestación de vida interior. León Tolstói 
(Tolstoy, 1995) afirmó que el arte comunica sentimientos vividos desde el alma del creador, mientras que 
Gabriel Marcel (1949) identificó en la creación estética un acto existencial que expresa la unicidad del 
sujeto encarnado. Esta dimensión espiritual de la creatividad pone de relieve la imposibilidad de reducirla 
a un cálculo algorítmico. Simular el arte no equivale a crear, así como replicar emociones no implica sentir. 



13

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

En última instancia, la creatividad humana testimonia una interioridad irreductible, capaz de dar forma a 
lo invisible mediante símbolos compartidos.

En ese sentido, la argumentación desarrollada hasta aquí ha permitido delinear un marco filosófico 
desde el cual la libertad, la afectividad y la creatividad aparecen como expresiones de una vida espiritual 
profundamente encarnada, cuya densidad ontológica no puede ser reducida a esquemas artificiales por 
sofisticados que estos sean. No se trata de una defensa romántica del humanismo clásico, sino de una 
constatación fenomenológica y estructural: el agente humano se caracteriza por una apertura al sentido, 
una capacidad de responder éticamente y una potencia de creación simbólica que lo sitúan en una 
dimensión ontológica distinta de cualquier sistema técnico.

Con estas premisas, resulta indispensable abordar en lo sucesivo una fundamentación metafísica más 
radical, centrada en los conceptos de vida, alma y muerte. Solo así podrá precisarse en qué consiste 
verdaderamente la estructura ontológica del viviente y por qué esta no puede ser generada, ni siquiera 
imitada en su esencia, por entidades artificiales. La siguiente sección se adentrará en este territorio, con el 
propósito de esclarecer la diferencia entre el habitar humano del mundo y la operatividad funcional de los 
autómatas. Solo a través de dicha exploración será posible evaluar con rigor los límites y las pretensiones 
de la inteligencia artificial en relación con la vida humana.

6.	 Distinciones metafísicas fundamentales entre los seres vivos y los sistemas 
artificiales
La consideración filosófica de la vida requiere una revisión profunda de los supuestos que, desde las 
ciencias empíricas, han moldeado la comprensión contemporánea de lo viviente. Frente a las perspectivas 
mecanicistas o funcionalistas, que tienden a reducir la vida a procesos cuantificables o a patrones de 
organización material, emerge la necesidad de recuperar una concepción ontológicamente robusta, que 
permita distinguir con claridad entre lo natural y lo artificial, entre lo sustancial y lo simulado. El punto 
de partida de esta revisión es la idea de que la vida no puede entenderse meramente como una suma de 
operaciones bioquímicas ni como el resultado de estructuras autoorganizadas. En cambio, se impone 
una interpretación en clave de forma sustancial, en la cual la vida se manifiesta como la actualización 
inmanente de un principio organizador que confiere unidad y finalidad al ser viviente.

En este sentido, la noción aristotélica de alma como acto primero de un cuerpo natural vivo (Aristotle, 
1991) proporciona una clave interpretativa decisiva. Lejos de concebirse como un principio extrínseco o 
añadido desde fuera, el alma es la forma que constituye al ser viviente en su integridad, no un componente 
ni una función, sino el principio mismo de su ser. Esta visión es reforzada por Tomás de Aquino, quien 
sostiene que el alma racional es causa formal, no instrumental, del compuesto humano (Aquinas, 1947), 
lo cual implica que su presencia no es accidental ni contingente, sino esencial para la existencia del viviente 
como tal. Oderberg (2005) desarrolla esta idea en diálogo con la biología contemporánea, subrayando que 
la complejidad estructural no basta para explicar la unidad metafísica de lo viviente. La distinción entre 
estructura funcional y forma sustancial no puede ser ignorada sin incurrir en una confusión categorial que 
compromete la comprensión misma del fenómeno vital.

La vida, por tanto, no es reducible a organización. Esta afirmación cobra particular relevancia cuando se 
analiza la jerarquía de las almas, tal como la presenta la tradición aristotélico-tomista. En dicha jerarquía, 
el paso de lo vegetativo a lo racional no es un mero incremento en complejidad, sino una transición 
ontológica que introduce una ruptura cualitativa. El alma racional implica operaciones que no se dejan 



14

Fernando A. Ramos-Zaga

reducir a la materialidad ni a la sensibilidad. El intelecto, entendido como potencia de lo universal y 
lo inmaterial, constituye una dimensión irreductible del ser humano (Aristotle, 1991; Aquinas, 1947). 
Spaemann (1996) vincula esta interioridad racional con la noción de persona, cuyo núcleo consiste 
precisamente en una subjetividad que no se deja agotar por la descripción empírica. Esta discontinuidad 
ontológica impide que la racionalidad sea tratada como una simple propiedad emergente, preservando su 
carácter fundante en la constitución del ser humano.

La vitalidad, por su parte, se expresa en el automovimiento, el cual no debe confundirse con la locomoción 
física. El automovimiento implica un dinamismo interno dirigido a fines propios, lo cual señala una 
estructura teleológica inmanente. Aristóteles desarrolla la noción de entelecheia como actualización del ser 
según su propia forma, y Tomás de Aquino prolonga esta intuición al integrar la causalidad final como 
principio de toda acción natural (Aquinas, 1947). En este marco, Jonas (1966) sostiene que la orientación 
hacia fines es un rasgo definitorio de la vida, cuya ausencia en los sistemas artificiales evidencia su carácter 
no-viviente. La actividad de una máquina, por muy compleja que sea, no se orienta espontáneamente hacia 
ningún fin propio, sino que responde a una programación externa. Esta ausencia de finalidad intrínseca 
impide hablar con propiedad de autonomía en el ámbito artificial.

Esta diferencia esencial entre lo viviente y lo artificial ha sido objeto de múltiples malentendidos en la 
filosofía contemporánea de la tecnología. La teoría de la autopoiesis de Humberto Maturana y Francisco 
Varela (1980), por ejemplo, aunque ofrece un modelo funcionalmente coherente de autoorganización, 
no capta la unidad sustancial que define a los seres vivos. El sistema autopoiético se mantiene a sí mismo 
en términos operacionales, pero carece de interioridad y de un principio formal que le confiera unidad 
ontológica. Terrence William Deacon (2011) reconoce esta limitación al subrayar que los sistemas 
artificiales carecen de finalidad intrínseca, lo cual los aleja irreversiblemente del estatuto de seres vivos. 
La organización cibernética, por tanto, no puede confundirse con la vida. La diferencia entre un bucle de 
retroalimentación y una estructura metafísica es insalvable desde el punto de vista ontológico.

La imposibilidad metafísica de generar vida artificialmente se deduce de esta comprensión sustancial de la 
vida. Oderberg (2007) afirma que los artefactos, por definición, son entes ontológicamente dependientes, 
cuya existencia se debe a un principio extrínseco. Simondon (1958), desde otra perspectiva, argumenta 
que la individuación técnica carece del dinamismo interno propio de la individuación vital. Así, incluso 
si se lograra replicar todas las características externas de un organismo vivo, se seguiría careciendo del 
principio metafísico que lo constituye como unidad viviente. La imitación morfológica no basta. La vida, 
en tanto acto del ser, no puede ser construida ni ensamblada, porque no es una función sino una forma.

La distinción entre operación externa y experiencia interior resulta aún más decisiva cuando se trata 
de comprender lo viviente desde la perspectiva de la conciencia. Stein (1989) introdujo la noción de 
Erlebnis para designar aquella dimensión afectiva y volitiva que acompaña a todo vivir auténtico. Esta 
experiencia subjetiva no se deriva de la complejidad ni de la información procesada, sino que constituye 
una dimensión irreductible del ser animado. Spaemann (1989) vincula esta interioridad con la existencia 
de un centro en primera persona, sin el cual no hay subjetividad ni vida consciente. En consecuencia, 
todo intento de inferir conciencia a partir de comportamientos observables está viciado de raíz si no se 
reconoce esta interioridad como fundamento. La simulación funcional, por muy elaborada que sea, no da 
lugar a una subjetividad vivida.

Lo anterior cobra su plena significación al considerar la muerte no como un mero cese biológico, sino 
como un acontecimiento ontológico que revela el carácter único del ser humano. Martin Heidegger 
(1962) introduce la idea del Dasein como ser-para-la-muerte, subrayando que la existencia humana se 



15

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

estructura en función de la anticipación de su propio fin. Esta conciencia de la muerte no se reduce a 
un conocimiento abstracto, sino que configura la totalidad de la existencia. Marcel (1951) interpreta la 
muerte como revelación del ser espiritual, ya que solo quien se sabe finito puede experimentar la muerte 
como destino. Esta comprensión implica que la muerte es una experiencia que pertenece exclusivamente 
a quienes poseen una vida interior.

La finitud temporal, lejos de ser una limitación meramente negativa, constituye la condición de 
posibilidad del desarrollo moral. Ricoeur (1990) sostiene que la identidad narrativa depende de esta 
conciencia de la muerte, en tanto que permite articular una vida con sentido, sujeta a la responsabilidad 
y al juicio. Taylor (1989) refuerza esta idea al argumentar que la temporalidad vivida es el fundamento 
de las evaluaciones morales profundas. Sin esta dimensión, no hay acción significativa, ni posibilidad de 
imputar responsabilidad. Los sistemas artificiales, al carecer de autoconciencia y de temporalidad vivida, 
no pueden participar de esta estructura ética. Su operación, por muy avanzada que sea, no está informada 
por la urgencia moral ni por la necesidad de configurarse como una totalidad significativa.

Por ello, resulta inapropiado hablar de muerte artificial o de experiencia existencial en relación con 
entidades computacionales. Searle (1992) ha sostenido con firmeza que la conciencia de máquina es una 
imposibilidad ontológica, y Nagel (1974) ha demostrado que toda experiencia subjetiva posee un carácter 
cualitativo irreductible, entendido como el carácter fenomenológico de la vivencia o el modo cualitativo 
de experimentarla desde dentro. La muerte, por tanto, no puede ser simulada, porque presupone una 
subjetividad capaz de anticipar su fin, de temerlo, de integrarlo en su narrativa vital. Los sistemas artificiales, 
al carecer de esta interioridad, se mantienen al margen de la finitud y del sentido que de ella se deriva.

La conclusión que se impone tras este recorrido filosófico es que la vida auténtica, la conciencia subjetiva 
y la experiencia de la muerte no pueden ser replicadas ni emuladas mediante sistemas artificiales, por muy 
sofisticados que estos sean. Esta irreductibilidad ontológica no es una simple diferencia de grado, sino una 
distinción categorial que debe informar toda reflexión ética, jurídica y tecnológica. Las consecuencias de 
esta constatación son múltiples y profundas. Corresponde ahora explorar cómo esta distinción ontológica 
puede y debe orientar las concepciones contemporáneas de dignidad humana, establecer límites normativos 
para el desarrollo tecnológico y fundamentar los principios que regulen una interacción justa entre seres 
humanos y artefactos inteligentes. La siguiente sección se abocará a examinar estas implicaciones con 
el mismo rigor ontológico, atendiendo a los desafíos concretos que plantea la irrupción de tecnologías 
emergentes en el entramado ético y jurídico de las sociedades contemporáneas.

7.	 Implicancias éticas y jurídicas de la distinción ontológica entre el ser 
humano y los sistemas artificiales
La noción de dignidad humana ocupa un lugar central tanto en la arquitectura ontológica como en la 
normativa moral de la cultura filosófica occidental. Lejos de reducirse a una categoría jurídico-política o 
a una convención sociológica mutable, la dignidad se presenta como un principio primero, irreductible y 
anterior a cualquier forma de positivación. En su raíz más profunda, la dignidad no depende de condiciones 
externas, sino que remite a la unicidad ontológica del ser humano en cuanto ser racional, libre y espiritual. 
Esta concepción permite, por un lado, preservar la inviolabilidad de la persona frente a todo intento de 
cosificación técnica y, por otro, establecer un marco normativo capaz de resistir los embates del relativismo 
ético y del funcionalismo tecnocientífico.



16

Fernando A. Ramos-Zaga

En este horizonte, resulta particularmente iluminadora la convergencia conceptual entre dos tradiciones 
filosóficas que, pese a sus diferencias metodológicas y metafísicas, reconocen un mismo núcleo antropológico. 
Por un lado, la antropología tomista sitúa la dignidad en el apetito racional, en tanto este orienta al 
ser humano hacia el bien universal, lo cual configura su estructura finalista y le otorga una posición 
ontológica singular (Aquinas, 1947). Por otro, el pensamiento moral kantiano sostiene que la persona 
debe ser siempre tratada como un fin en sí mismo y nunca como un medio para otros fines, principio que 
funda la autonomía moral y el imperativo categórico (Kant, 1997). La síntesis articulada por Spaemann 
(1989) entre ambas tradiciones subraya que la dignidad no puede derivarse de funciones, capacidades o 
rendimientos, sino que se encuentra inscrita en la propia estructura de la persona. Esta continuidad entre 
ontología y normatividad impide que la dignidad quede a merced de criterios extrínsecos y cambiantes, 
ya sean tecnológicos, jurídicos o culturales.

Definir la dignidad como valor intrínseco conduce a una consecuencia normativa de gran relevancia: la 
prohibición de toda instrumentalización del ser humano. Nussbaum (2006), al vincular la dignidad con 
la posibilidad de una vida plenamente humana, refuerza su carácter irreemplazable y no negociable. La 
ética de la responsabilidad propuesta por Jonas (1984), fundada en la vulnerabilidad y en la irrepetibilidad 
de la vida humana, aporta un fundamento adicional para oponerse a cualquier lógica que reduzca al ser 
humano a un nodo funcional dentro de sistemas optimizadores. En esta línea, tratar a los sistemas de 
inteligencia artificial como herramientas no implica que la persona humana deba ser comprendida bajo 
los mismos parámetros funcionales. Cualquier intento de establecer una simetría antropomórfica entre lo 
humano y lo artificial no solo resulta filosóficamente inadecuado, sino también éticamente incoherente, 
al diluir la distinción fundamental entre funcionalidad técnica y valor ontológico.

La dignidad no solo constituye una categoría metafísica, sino también el fundamento irrenunciable de los 
derechos fundamentales. Así lo reconoce la Declaración Universal de los Derechos Humanos (Universal 
Declaration of Human Rights, 1948), que en su artículo primero afirma la igualdad en dignidad y 
derechos de todos los seres humanos, fundándola en la razón y la conciencia como principios de libertad 
y fraternidad. La perspectiva histórica ofrecida por Taylor (1994) permite comprender la emergencia 
de la dignidad como valor secular, dotado de una trascendencia inmanente en las éticas modernas. Por 
otro lado, Maritain (1994), desde una visión metafísica, sostiene que la dignidad precede a todo derecho 
positivo y que constituye la condición ontológica de posibilidad del orden jurídico. Esta fundamentación 
evita confundir la personalidad jurídica, que puede ser atribuida artificialmente, con la persona en sentido 
ontológico, que posee un valor no delegable ni replicable. Por consiguiente, la dignidad humana se 
configura como el límite inquebrantable de toda tentativa de equiparación entre la persona y cualquier 
artefacto inteligente.

Ahora bien, asumir la centralidad de la dignidad humana conlleva inevitablemente una interrogación 
sobre los límites éticos del desarrollo tecnológico, en particular en lo que respecta a la inteligencia artificial. 
Dichos límites no pueden establecerse en función de cálculos pragmáticos o de análisis de costo-beneficio, 
sino que deben derivarse de una antropología normativa que reconozca la irreductibilidad del ser humano 
a procesos automáticos o cuantificables. En esta perspectiva, Jean-Luc Nancy (2000) advierte sobre el 
riesgo de homogeneización que impone la tecnociencia al borrar la alteridad y lo inconmensurable. 
Hubert Dreyfus (1992), por su parte, critica los reduccionismos epistemológicos que intentan modelar 
la inteligencia humana desde marcos computacionales, desatendiendo sus dimensiones existenciales y 
encarnadas. De ello se desprende que la singularidad humana no es reductible a lo biológico, sino que 
se enraíza en lo metafísico. Solo a partir de este reconocimiento puede evitarse la deriva hacia formas de 
deshumanización estructural.



17

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

La tecnología, desde esta óptica, debe ser concebida como instrumento subsidiario de la naturaleza humana 
y no como agente normativo autónomo. Jacques Ellul (1964) alerta sobre el carácter autorreferencial del 
sistema técnico, cuyo crecimiento obedece más a su propia lógica interna que a criterios humanos. Jonas 
(1984), al proponer el principio de precaución, señala que el ejercicio del poder técnico requiere un anclaje 
ético que le impida sobrepasar límites irreversibles. MacIntyre (1999) enfatiza que la tecnicidad debe 
subordinarse a prácticas orientadas a la virtud, donde los fines sean modelados por una concepción del 
bien humano y no por lógicas de eficiencia o rendimiento. Esta concepción de la técnica como subsidiaria 
exige una normatividad centrada en la persona y no en las capacidades de los artefactos.

No obstante, toda reflexión ética sobre la inteligencia artificial debe traducirse en marcos regulatorios 
robustos, capaces de responder a la complejidad del fenómeno sin reducirlo a modelos meramente empíricos. 
Floridi (2013), al desarrollar una ética de la información, ofrece una perspectiva útil, aunque demasiado 
abstracta para generar normativas con fundamento ontológico. Rafael Capurro (2008) propone una 
ética intercultural informacional que busca integrar la diversidad de perspectivas sin perder profundidad 
filosófica. En última instancia, la regulación efectiva de la inteligencia artificial exige una antropología 
metafísica que oriente la formulación de derechos, deberes y límites. No se trata simplemente de alcanzar 
mínimos éticos consensuados, sino de sostener una reflexión sustantiva que preserve la centralidad del ser 
humano frente a la creciente complejidad de los sistemas artificiales.

Lo anterior conduce necesariamente a replantear el modo en que se configura la relación entre el ser 
humano y la inteligencia artificial, no desde la rivalidad o la subordinación absoluta, sino desde una 
complementariedad bien ordenada. Esta relación solo puede ser ética si respeta la primacía ontológica de 
la persona, evitando tanto la sustitución como la idealización tecnológica. En este sentido, el principio 
de subsidiariedad ofrece una vía fecunda: los sistemas artificiales deben estar diseñados para asistir las 
capacidades humanas sin pretender simular ni replicar la personalidad. Aunque originalmente formulado 
en el ámbito social por Pío XI (1931) en Quadragesimo anno, este principio resulta igualmente aplicable 
al campo técnico. Wendell Wallach y Colin Allen (2009) defienden la necesidad de arquitecturas éticas 
embebidas que remitan siempre al juicio humano, lo cual preserva la centralidad del sujeto moral en la 
toma de decisiones.

La atribución de juicio moral y responsabilidad sigue siendo un rasgo exclusivo del ser humano. Ningún 
sistema algorítmico, por sofisticado que sea, posee la conciencia reflexiva y la intencionalidad necesarias 
para asumir deberes éticos. Michael J. Sandel (2009) critica con agudeza la delegación de decisiones 
morales a entes no conscientes, señalando los riesgos de despersonalización que tal proceso implica. 
Searle (1992), en su crítica a la inteligencia artificial fuerte, recuerda que la intencionalidad es inseparable 
de la conciencia, y que por tanto las máquinas no pueden ser sujetos morales. Afirmar lo contrario 
supone desdibujar los límites entre agente técnico y sujeto personal, con consecuencias jurídicas y éticas 
profundamente problemáticas.

Por ende, la gobernanza de la inteligencia artificial debe orientarse al florecimiento humano y no a la 
optimización sistémica o al crecimiento ilimitado de capacidades técnicas. En este sentido, la propuesta 
de Amartya Sen y Matha Nussbaum (1993) de vincular el desarrollo de capacidades con el diseño de 
políticas públicas ofrece un marco valioso para pensar una inteligencia artificial al servicio de la vida 
humana en todas sus dimensiones. Shannon Vallor (2016) complementa esta visión al proponer el cultivo 
de virtudes tecno-morales que fortalezcan la agencia en contextos mediados por tecnologías complejas. 
El objetivo no puede ser otro que la eudaimonía, entendida como realización plena del ser humano. Solo 
así la interacción entre lo humano y lo artificial podrá desplegarse dentro de un orden ético-político que 
preserve la dignidad, afirme la libertad y promueva una justicia verdaderamente humana.



18

Fernando A. Ramos-Zaga

8.	 Conclusión
El análisis llevado a cabo permite sostener que la diferencia entre el ser humano y los sistemas artificiales 
no puede reducirse a una cuestión de complejidad funcional o nivel de desarrollo computacional. Se trata, 
en rigor, de una discontinuidad ontológica que afecta de manera decisiva la legitimidad de los marcos 
normativos aplicables a las tecnologías emergentes. Esta diferencia estructural, lejos de ser contingente o 
superable por el progreso técnico, remite a la imposibilidad de que una entidad no consciente instancie 
atributos como libertad, intencionalidad o juicio moral. La conciencia humana, en tanto manifestación 
de interioridad y no mera representación de estados funcionales, establece un umbral cualitativo que las 
máquinas, por su propia naturaleza, no pueden cruzar. Por ello, cualquier asimilación normativa entre 
ambos planos resulta conceptualmente impropia y éticamente riesgosa.

Desde el punto de vista teórico, este trabajo se inscribe en una línea de renovación del diálogo entre la 
antropología filosófica y los desarrollos recientes en filosofía de la mente. La convergencia entre categorías 
de la tradición aristotélico-tomista y aportes fenomenológicos permite superar tanto los dualismos que 
escinden cuerpo y mente como las versiones más crudas del reduccionismo neurocomputacional. Recuperar 
nociones como forma sustancial, finalidad intrínseca o autotrascendencia no implica un retroceso hacia 
esquemas premodernos, sino una tentativa crítica por sostener un marco conceptual robusto frente a 
la erosión metafísica que produce la colonización tecnocientífica del discurso sobre lo humano. Esta 
recuperación, aunque parcial y perfectible, resulta clave para preservar un núcleo de sentido que resista las 
confusiones inducidas por el lenguaje técnico y los imaginarios computacionales.

Las consecuencias normativas derivadas de esta distinción ontológica son directas y exigentes. Aceptar 
que la dignidad humana es irreductible impone la obligación de diseñar políticas y marcos regulatorios 
que reconozcan la exclusividad del juicio moral humano en las decisiones que comprometen valores 
fundamentales. En tal sentido, la idea de “zonas de reserva humana” cobra especial relevancia, pues señala 
aquellos ámbitos donde la delegación algorítmica no puede justificarse éticamente, aunque fuera viable 
técnicamente. Esta concepción requiere adoptar el principio de subsidiariedad tecnológica, según el cual 
las herramientas artificiales deben complementar las capacidades humanas sin sustituirlas ni replicarlas. 
La aplicación concreta de este principio demanda el desarrollo de estándares de diseño, mecanismos de 
rendición de cuentas y prácticas institucionales que garanticen la supremacía del juicio humano sobre la 
automatización funcional.

La proyección futura de este enfoque invita a abrir nuevas líneas de indagación que atraviesan tanto el 
plano filosófico como el jurídico y el técnico. En el primer caso, resulta indispensable explorar aquellas 
dimensiones de la experiencia humana que, por su cualidad fenomenológica o su densidad simbólica, 
resisten toda forma de modelización algorítmica. Ámbitos como el sufrimiento, el deseo, la contemplación 
estética o la experiencia del perdón exigen categorías interpretativas ajenas al cálculo. En el segundo caso, 
urge construir una arquitectura normativa que sea capaz de evitar tanto el antropomorfismo simplificador 
como el utilitarismo de mercado. Una vía prometedora radica en integrar la reflexión filosófica en los 
procesos de diseño tecnológico mediante modelos de gobernanza que conecten el saber humanista con 
la ingeniería computacional. Esta convergencia, aún incipiente, podría desembocar en una hermenéutica 
crítica de la técnica que, sin demonizarla, le asigne su lugar en el conjunto de la vida humana.

El problema de fondo que plantea la inteligencia artificial remite, en última instancia, a la cuestión 
más antigua y persistente de la tradición filosófica: qué significa ser humano. No se trata de oponer 
un humanismo esencialista a la expansión tecnológica ni de celebrar ingenuamente las promesas del 
progreso computacional. Se trata, más bien, de elaborar una comprensión de la dignidad humana que 



19

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

asuma la complejidad del presente sin renunciar a los límites ontológicos que hacen posible la libertad, 
la responsabilidad y el sentido. Solo sobre esta base puede pensarse un futuro en el cual la inteligencia 
artificial contribuya efectivamente al florecimiento humano, sin disolver las condiciones mismas de su 
posibilidad. La tarea es tan urgente como delicada, pues de su acierto depende la configuración de un 
orden tecnológico que respete la primacía de la vida sobre la eficiencia. En ello nos va no solo la justicia 
presente, sino la herencia que dejaremos a quienes aún no han nacido.

Declaración de conflictos de intereses: 

El autor declara no tener conflicto de interés. 

Declaración de uso de IA

Para el presente artículo se usó Chat GPT en su versión 4o para corregir errores ortográficos, de puntuación 
y mejorar legibilidad. El prompt usado fue “corrige los errores de redacción y ortográficos del texto y de 
puntuación para mejorar la legibilidad”. Luego de la respuesta obtenida, se revisó que se haya mantenido 
la información proporcionada por el autor. La herramienta no ha sido usada para creación autónoma de 
contenido.

Referencias bibliográficas
Putnam, H. (1975). Mind, language and reality (Vol. 2). Cambridge University Press.
Augustine. (2001). Confessions (H. Chadwick, Trans.). Oxford University Press. (Original work published 

397).
Aquinas, T. (1947). Summa Theologica (Fathers of the English Dominican Province, Trans.). Benziger 

Bros. (Original work published 1265–1274).
Aristotle. (1991). De Anima (R. D. Hicks, Trans.; 25th illus. ed.). Prometheus Books.
Aristotle. (2001). Physics (R. P. Hardie & R. K. Gaye, Trans.). In J. Barnes (Ed.), The complete works of 

Aristotle: The revised Oxford translation (Vol. 1, pp. 315–446). Princeton University Press.
Block, N. (1980). Troubles with functionalism. In N. Block (Ed.), Readings in philosophy of psychology (Vol. 

1, pp. 268–305). Harvard University Press.
Block, N. (1981). Psychologism and behaviorism. Philosophical Review, 90(1), 5–43. https://doi.

org/10.2307/2184371
Boden, M. A. (1990). The creative mind: Myths and mechanisms. Basic Books.
Bostrom, N. (2014). Superintelligence: Paths, dangers, strategies. Oxford University Press.
Brentano, F. (1995). Psychology from an empirical standpoint (L. L. McAlister, Ed., A. C. Rancurello, D. B. 

Terrell, & L. L. McAlister, Trans.). Routledge. (Original work published 1874).
Bubeck, S., Chandrasekaran, V., Eldan, R., Gehrke, J., Horvitz, E., Kamar, E., ... & Zhang, Y. (2023). 

Sparks of artificial general intelligence: Early experiments with GPT-4. arXiv. https://doi.org/10.48550/
arXiv.2303.12712

Capurro, R. (2008). Intercultural information ethics. Ethics and Information Technology, 10(2–3), 91–
101. https://doi.org/10.1007/s10676-008-9179-3

Chalmers, D. J. (1996). The conscious mind: In search of a fundamental theory. Oxford University Press.
Deacon, T. W. (2011). Incomplete nature: How mind emerged from matter. W. W. Norton.

https://doi.org/10.2307/2184371
https://doi.org/10.2307/2184371
https://doi.org/10.48550/arXiv.2303.12712
https://doi.org/10.48550/arXiv.2303.12712
https://doi.org/10.1007/s10676-008-9179-3


20

Fernando A. Ramos-Zaga

Dennett, D. C. (1991). Consciousness explained. Little, Brown and Company.
Dretske, F. (1981). Knowledge and the flow of information. MIT Press.
Dreyfus, H. L. (1992). What computers still can’t do: A critique of artificial reason. MIT Press.
Ellul, J. (1964). The technological society (J. Wilkinson, Trans.). Vintage Books. (Original work published 

1954).
Finnis, J. (1980). Natural law and natural rights. Oxford University Press.
Floridi, L. (2013). The ethics of information. Oxford University Press.
Floridi, L. (2019). The logic of information: A theory of philosophy as conceptual design. Oxford University 

Press.
Gabriel, M. (2015). Warum es die Welt nicht gibt [Why the world does not exist]. Ullstein.
Gehlen, A. (1950). Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt [Man: His nature and place in 

the world]. Aula-Verlag.
Gilson, É. (1939). The spirit of Thomism. Gifford Lectures.
Guardini, R. (1950). The end of the modern world. Henry Regnery Company.
Harnad, S. (1990). The symbol grounding problem. Physica D: Nonlinear Phenomena, 42(1–3), 335–346. 

https://doi.org/10.1016/0167-2789(90)90087-6
Heidegger, M. (1962). Being and time (J. Macquarrie & E. Robinson, Trans.). Harper & Row. (Original 

work published 1927).
Hui, Y. (2016). The question concerning technology in China: An essay in cosmotechnics. Urbanomic.
Husserl, E. (1999). Ideas pertaining to a pure phenomenology and to a phenomenological philosophy: First 

book (F. Kersten, Trans.). Kluwer Academic. (Original work published 1913).
Jonas, H. (1966). The phenomenon of life: Toward a philosophical biology. Harper & Row.
Jonas, H. (1984). The imperative of responsibility: In search of an ethics for the technological age (H. Jonas, 

Trans.). University of Chicago Press.
Kane, R. (1996). The significance of free will. Oxford University Press.
Kant, I. (1997). Groundwork of the metaphysics of morals (M. Gregor, Trans.). Cambridge University Press. 

(Original work published 1785).
Kant, I. (1998). Critique of pure reason (P. Guyer & A. W. Wood, Trans. & Eds.). Cambridge University 

Press. (Original work published 1781).
Kim, J. (1998). Mind in a physical world: An essay on the mind-body problem and mental causation. MIT 

Press.
Levine, J. (1983). Materialism and qualia: The explanatory gap. Pacific Philosophical Quarterly, 64(4), 

354–361. https://doi.org/10.1111/j.1468-0114.1983.tb00207.x
Lonergan, B. J. F. (1957). Insight: A study of human understanding. Longmans, Green and Co.
Lopes, D. M. (2014). Beyond art. Oxford University Press.
MacIntyre, A. (1981). After virtue: A study in moral theory. University of Notre Dame Press.
MacIntyre, A. (1999). Dependent rational animals: Why human beings need the virtues. Open Court.
Marcel, G. (1949). The mystery of being: Volume I – Reflection and mystery (G. S. Fraser, Trans.). St. 

Augustine’s Press.
Marcel, G. (1951). The mystery of being: Volume II – Faith and reality (R. Rosthal, Trans.). St. Augustine’s 

Press.

https://doi.org/10.1016/0167-2789(90)90087-6
https://doi.org/10.1111/j.1468-0114.1983.tb00207.x


21

Dignidad humana y agencia en la era algorítmica: fundamentos para un marco jurídico…

Marcus, G. (2023). The next decade in AI: Four steps towards robust artificial intelligence. arXiv. https://doi.
org/10.48550/arXiv.2301.06545

Maritain, J. (1994). The person and the common good (J. J. Fitzgerald, Trans.; Reprint ed.). University of 
Notre Dame Press. (Original work published 1947).

Maritain, J. (1953). Creative intuition in art and poetry. Pantheon Books.
Maturana, H. R., & Varela, F. J. (1980). Autopoiesis and cognition: The realization of the living. D. Reidel.
McGinn, C. (1999). The mysterious flame: Conscious minds in a material world. Basic Books.
Metzinger, T. (2003). Being no one: The self-model theory of subjectivity. MIT Press.
Nagel, T. (1974). What is it like to be a bat? The Philosophical Review, 83(4), 435–450. https://doi.

org/10.2307/2183914
Nancy, J.-L. (2000). Being singular plural (R. D. Richardson & A. E. O’Byrne, Trans.). Stanford University 

Press.
Nussbaum, M. C. (2001). Upheavals of thought: The intelligence of emotions. Cambridge University Press.
Nussbaum, M. C. (2006). Frontiers of justice: Disability, nationality, species membership. Harvard University 

Press.
Oderberg, D. S. (2005). Real essentialism. Routledge.
Oderberg, D. S. (2007). Teleology: Inorganic and organic. In A. J. Beckwith (Ed.), Contemporary 

perspectives on natural teleology (pp. 137–164). Cambridge Scholars Publishing.
Picard, R. W. (1997). Affective computing. MIT Press.
Pío XI. (1931). Quadragesimo anno [On reconstructing the social order]. Vatican Library. https://www.

vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-
anno.html

Polanyi, M. (1966). The tacit dimension. University of Chicago Press.
Popper, K. R. (1972). Objective knowledge: An evolutionary approach. Oxford University Press.
Putnam, H. (1967). Psychological predicates. In W. H. Capitan & D. D. Merrill (Eds.), Art, mind, and 

religion (pp. 37–48). University of Pittsburgh Press.
Ricoeur, P. (1965). De l’interprétation: Essai sur Freud. Éditions du Seuil.
Ricoeur, P. (1990). Oneself as another (K. Blamey, Trans.). University of Chicago Press.
Ross, J. F. (1992). Immaterial aspects of thought. The Journal of Philosophy, 89(3), 136–150. https://doi.

org/10.2307/2026781
Russell, S. (2019). Human compatible: Artificial intelligence and the problem of control. Viking.
Russell, S. J., & Norvig, P. (2021). Artificial intelligence: A modern approach (4.ª ed.). Pearson.
Sandel, M. J. (2009). Justice: What’s the right thing to do? Farrar, Straus and Giroux.
Scheler, M. (1928). Die Stellung des Menschen im Kosmos [The human place in the cosmos]. Francke.
Scheler, M. (1973). Formalism in ethics and non-formal ethics of values (M. S. Frings & R. L. Funk, Trans.). 

Northwestern University Press. (Original work published 1913–1916).
Scruton, R. (2009). Beauty: A very short introduction. Oxford University Press.
Searle, J. R. (1980). Minds, brains, and programs. Behavioral and Brain Sciences, 3(3), 417–457. https://

doi.org/10.1017/S0140525X00005756
Searle, J. R. (1992). The rediscovery of the mind. MIT Press.
Sen, A., & Nussbaum, M. C. (Eds.). (1993). The quality of life. Oxford University Press.

https://doi.org/10.48550/arXiv.2301.06545
https://doi.org/10.48550/arXiv.2301.06545
https://doi.org/10.2307/2183914
https://doi.org/10.2307/2183914
https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://doi.org/10.2307/2026781
https://doi.org/10.2307/2026781
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756


22

Fernando A. Ramos-Zaga

Simondon, G. (1958). Du mode d’existence des objets techniques [On the mode of existence of technical 
objects]. Éditions Aubier.

Spaemann, R. (1989). Persons: The difference between someone and something (O. O’Donovan, Trans.). 
Oxford University Press.

Spaemann, R. (1996). Glück und Wohlwollen: Versuch über Ethik. Klett-Cotta.
Stein, E. (1989). On the problem of empathy (W. Stein, Trans.). ICS Publications. (Original work published 

1917).
Taylor, C. (1985). Human agency and language: Philosophical papers I. Cambridge University Press.
Taylor, C. (1989). Sources of the self: The making of the modern identity. Harvard University Press.
Taylor, C. (1994). The politics of recognition. In A. Gutmann (Ed.), Multiculturalism: Examining the 

politics of recognition (pp. 25–73). Princeton University Press.
Tolstoy, L. (1995). What is art? (R. Pevear & L. Volokhonsky, Trans.). Penguin Books. (Original work 

published 1897).
Tononi, G. (2008). Consciousness as integrated information: A provisional manifesto. The Biological 

Bulletin, 215(3), 216–242. https://doi.org/10.2307/25470707
Turing, A. M. (1950). Computing machinery and intelligence. Mind, 59(236), 433–460. https://doi.

org/10.1093/mind/LIX.236.433
Universal Declaration of Human Rights. (1948). United Nations. https://www.un.org/en/about-us/

universal-declaration-of-human-rights
Vallor, S. (2016). Technology and the virtues: A philosophical guide to a future worth wanting. Oxford 

University Press.
Wallach, W., & Allen, C. (2009). Moral machines: Teaching robots right from wrong. Oxford University 

Press.

https://doi.org/10.2307/25470707
https://doi.org/10.1093/mind/LIX.236.433
https://doi.org/10.1093/mind/LIX.236.433
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights

	_Hlk219378200

