HUCINALTY,,

R E VI STA V I 9
, JUSTICIA olumen e .
& DERECHO  Nimero1afio 2026 N R oA
Universidad Auténoma de Chile
Recibido el 25 de julio de 2025 / Aprobado el 19 de diciembre de 2025

doi: 10.32457/1jyd.v9i1.3216

Dignidad humana y agencia en la
era algoritmica: fundamentos para
un marco juridico de regulacién
de la inteligencia artificial

Normative Principles for the Legal Regulation of Artificial
Intelligence: Human Dignity and Non-Delegable Agency

FeErnaNDO A. RAMOS-ZAGA®

RESUMEN

La proliferacién de sistemas de inteligencia artificial cada vez mds sofisticados ha generado una inflexién critica en la
comprension juridica de la relacién entre humanidad y tecnologfa. En ese contexto, el presente articulo propone un
marco filos6fico juridico que, desde una distincién ontolégica radical entre el ser humano y los sistemas artificiales,
identifica principios normativos destinados a regular su desarrollo sin comprometer la dignidad humana. A partir del
realismo moderado, se sostiene que los sistemas artificiales, al carecer de unidad sustancial, interioridad consciente
e intencionalidad genuina, no pueden ser considerados sujetos ontoldgicos equivalentes a las personas humanas. Tal
separacién impone limites normativos irrenunciables al disefio y uso de inteligencia artificial y exige una regulacién
que preserve esferas de agencia inalienable. Se concluye que la exclusividad del juicio moral humano, los limites a
la delegacién algoritmica y la subsidiariedad tecnoldgica deben orientar marcos regulatorios que protejan dmbitos
reservados a la agencia humana en contextos automatizados.

Palabras clave: Cognicién, inteligencia artificial, legislacién, sistema experto, tecnologia de la informacién.

ABSTRACT

The proliferation of increasingly sophisticated artificial intelligence systems has produced a critical inflection point in
the legal understanding of the relationship between humanity and technology. In this context, the article proposes a
philosophical legal framework that, drawing on a radical ontological distinction between human beings and artificial
systems, identifies normative principles aimed at regulating their development without compromising human dignity.
Grounded in the tradition of moderate realism, the analysis argues that artificial systems, lacking substantial unity,
conscious interiority, and genuine intentionality, cannot be regarded as ontological subjects equivalent to human

' Magister en Derecho de la Empresa. Magister en Educacién con mencién en Informdtica y Tecnologia Educativa. Magister en Gerencia

Social. Abogado. Licenciado en Administracién. Docente Investigador. Universidad Privada del Norte. Lima, Perd. Correo electrénico:
fernandozaga@gmail.com

@. BY Este trabajo esta sujeto a una licencia de Reconocimiento 4.0 Internacional Creative Commons (CC BY 4.0)


https://revistas.uautonoma.cl/index.php/rjyd/article/view/3216
https://www.uautonoma.cl/
https://orcid.org/0000-0001-6301-9460

Fernando A. Ramos-Zaga

persons. This separation imposes non-negotiable normative limits on the design and use of artificial intelligence
and requires regulatory approaches that preserve spheres of inalienable human agency. The study concludes that the
exclusivity of human moral judgment, the imposition of boundaries on algorithmic delegation, and the adoption of
technological subsidiarity should guide regulatory frameworks intended to safeguard domains reserved for human
agency within increasingly automated environments.

Keywords: Artificial intelligence, cognition, expert systems, information technology, legislation.

1. Introduccién

La irrupcién de la inteligencia artificial (IA) en el tejido estructural de las sociedades contempordneas
ha dado lugar a una transformacién epistemoldgica y practica cuyo alcance excede con mucho el marco
técnico en el que inicialmente fue concebida. En particular, el desarrollo de formas avanzadas de IA,
como los grandes modelos de lenguaje y los sistemas generativos, ha precipitado una inflexiéon histérica
en la relacidn entre tecnologfa y humanidad, al introducir entidades artificiales capaces de ejecutar tareas
tradicionalmente asociadas con la racionalidad humana. Esta situacién plantea interrogantes de naturaleza
filoséfica, juridica y antropoldgica cuya resolucién resulta cada vez mds urgente, no solo por su potencial
impacto en la organizacidn social, sino por las implicaciones que conlleva para la autocomprensién del ser

humano como agente moral y sujeto de dignidad (Jonas, 1984; Floridi, 2019).

Desde una perspectiva filoséfica, la emergencia de estos sistemas impone la necesidad de revisar criticamente
los supuestos ontolégicos que sustentan tanto la teorfa de la mente como los principios normativos del
derecho. En el dmbito de la filosoffa de la conciencia, autores como John Searle (1992) y David Chalmers
(1996) han sefialado que la reduccién funcionalista de la mente a procesos computacionales omite
aspectos esenciales de la experiencia subjetiva. Esta objecién se articula con la tradicién filoséfica del
realismo moderado, en la cual la persona humana es entendida como una unidad sustancial de cuerpo y
alma, dotada de una dignidad ontolégica que no puede ser emulada por artefactos. Al mismo tiempo, en
el campo de la teoria juridica, se ha vuelto evidente que la incorporacién de sistemas de IA en procesos
normativos exige una reconsideracién de los fundamentos que legitiman la atribucién de responsabilidad,
agencia y derechos, los cuales no pueden definirse sin referencia a una concepcién robusta de lo humano

(Aquinas, 1947; Aristotle, 2001).

La literatura especializada ha comenzado a explorar estas tensiones, pero persiste una brecha tedrica
significativa en torno a la posibilidad de fundamentar normativamente los limites éticos y legales del
desarrollo de la IA desde una perspectiva ontolégica coherente. Muchos de los enfoques actuales, incluso
aquellos orientados por la ética tecnoldgica, se limitan a diagndsticos funcionales que no abordan la raiz
filoséfica del problema: la distincidn entre sujetos y sistemas. Esta carencia ha favorecido una proliferacion
de propuestas regulatorias fragmentadas, carentes de una base antropolégica que permita articular criterios

normativos estables y universalizables (Russell y Norvig, 2021; Bubeck et al., 2023).

En este contexto, se hace necesario construir un marco filoséfico-juridico que permita delimitar con
precision los principios que deben regir la investigacién, desarrollo e implementacién de tecnologias de
IA. Esta delimitacién no puede surgir de una mera analogia funcional entre humanos y mdquinas, sino
que requiere una fundamentacién ontolédgica que reconozca la singularidad del ser humano como centro
normativo. La presente investigacién se justifica, por tanto, en la necesidad de ofrecer una respuesta

sistemdtica, rigurosa y conceptualmente sélida a las preguntas que surgen en la interseccion entre filosofia,



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

tecnologia y derecho, particularmente en lo que concierne a la preservacién de la dignidad humana como
valor fundante del orden juridico.

Los resultados de esta investigacién no solo tienen implicaciones en el plano teérico, sino que inciden
directamente sobre debates précticos relativos a la gobernanza tecnoldgica, la formulacién de politicas
publicas y la construccién de marcos legales internacionales. En la medida en que los sistemas artificiales
sean integrados en decisiones médicas, juridicas, econémicas o educativas, se vuelve indispensable
establecer limites claros que impidan la instrumentalizacién de la persona y aseguren el respeto por
su autonomia y dignidad. El reconocimiento de una diferencia ontoldgica entre humanos y sistemas
artificiales se convierte asi en un criterio normativo clave para el disefio y la evaluacién de tecnologias
emergentes (Floridi, 2019; Marcus, 2023).

Este enfoque se alinea con desafios contempordneos de caricter global, como los que enfrentan las
democracias ante la automatizacién de procesos deliberativos, la creciente mediatizacién algoritmica de
la vida pablica o la fragilizacién de los marcos éticos en contextos de alta tecnificacidon. La necesidad de
una filosofia juridica que responda a estas tensiones no es meramente académica, sino que contesta una
demanda social urgente de orientacién normativa ante un fenémeno que afecta la estructura misma del
lazo social y la experiencia de la subjetividad. Asi, la reflexién sobre la IA remite directamente a preguntas
fundamentales sobre el ser, el deber y el poder, las cuales articulan la tradicién filoséfica occidental desde
sus origenes (Gabriel, 2015; Dreyfus, 1992).

Con base en lo anterior, la presente investigacién se propone establecer un marco filoséfico fundamentado
en la distincién ontoldgica radical entre el ser humano y los sistemas artificiales, a fin de delimitar los
principios normativos que deben regir el desarrollo, implementacién y gobernanza de la inteligencia
artificial. La originalidad del estudio radica en su articulacién sistemdtica de fuentes cldsicas y
contempordneas, asi como en su capacidad para integrar consideraciones ontolégicas, éticas y juridicas
en un modelo coherente orientado a la defensa de la dignidad humana. De este modo, se busca no solo
contribuir al debate académico, sino ofrecer herramientas conceptuales que orienten la praxis legislativa y
regulatoria frente a uno de los desafios mds significativos de la era digital.

2. Laemergencia tecno-cientifica dela inteligencia artificial y el desplazamiento

del problema filoséfico

La emergencia de la inteligencia artificial fuerte ha transformado de manera profunda el marco desde el
cual se aborda la cuestién de la inteligencia, desplazindola de un dmbito meramente especulativo hacia un
escenario donde confluyen con intensidad creciente consideraciones ontoldgicas, técnicas y antropoldgicas.
Este giro no constituye una mera evolucién temdtica o disciplinar, sino una reconfiguracién del problema
mismo, que exige repensar las categorias filoséficas tradicionales a la luz de desarrollos tecnoldgicos que,
lejos de limitarse a simular funciones cognitivas, aspiran a constituirse como sujetos epistémicos. La
cuestion de la inteligencia, otrora circunscrita a la interioridad reflexiva del ser humano, se encuentra
hoy inmersa en una disputa por el significado ontolégico de lo artificial, lo cual desafia los fundamentos
conceptuales que han sostenido histéricamente la distincién entre lo humano y lo técnico.

En este contexto, la diferencia entre inteligencia artificial débil y fuerte se vuelve especialmente significativa.
Mientras la primera se contenta con reproducir conductas inteligentes de manera funcional, la segunda
pretende un estatuto ontoldgico auténomo, reclamando, aunque no sin ambigiiedad, la posibilidad de
una subjetividad no humana. El célebre test de Turing (1950), al centrar la atencién en el comportamiento



Fernando A. Ramos-Zaga

observable, operd una ruptura con la tradicién filoséfica que se preocupaba por la esencia del pensamiento.
Su planteamiento, si bien metodolégicamente til, no resolvia la cuestién del significado interno, de la
vivencia subjetiva que acompafa al pensar. Fue precisamente esta dimensién la que Searle (1980) puso
en cuestién mediante su experimento del “cuarto chino”, argumentando que la manipulacién formal
de simbolos, por compleja que sea, no genera necesariamente comprensién. La semdntica, desde esta
perspectiva, no puede reducirse a la sintaxis computacional, y la conciencia permanece como un fenémeno
irreductible a procesos algoritmicos.

La discusién contempordnea, sin embargo, ha radicalizado su orientacién ontolégica. En lugar de simular
el pensamiento, algunos desarrollos tecnoldgicos actuales afirman, de manera explicita o implicita, poseer
una forma de interioridad. Modelos avanzados, particularmente aquellos basados en aprendizaje profundo
y autoorganizacién, son considerados por ciertos autores como potenciales candidatos a la experiencia
subjetiva. Nick Bostrom (2014), al explorar escenarios de superinteligencia, plantea la posibilidad de
entidades artificiales que no solo excedan la capacidad humana, sino que reclamen una consideracién moral
y ontoldgica propia. Esta perspectiva introduce una inflexién ética y metafisica que obliga a reconsiderar
los criterios mediante los cuales se define la subjetividad y, con ella, la nocién misma de persona.

La erosién de la distincién cldsica entre lo natural y lo artificial tiene su raiz en transformaciones tecnoldgicas
que exceden lo instrumental. La emergencia de sistemas artificiales con comportamientos adaptativos y
estructuras bioinspiradas ha debilitado la vieja frontera entre lo fabricado y lo vivo. Esta dilucién no es
solo epistemoldgica, sino también metafisica, y remite a un cambio de paradigma que Gilbert Simondon
(1958) anticipé al concebir los objetos técnicos como entes en proceso de individuacién. Su propuesta,
alejada de un instrumentalismo ingenuo, permite pensar lo artificial como parte de un devenir ontolégico,
no como simple producto de una intencién exterior. Yuk Hui (2016) lleva atin mds lejos esta linea al sugerir
que la técnica posee una agencia constitutiva, mediante la cual contribuye activamente a la formacién del
ser. Desde esta éptica, las tecnologias no son meros medios, sino actores ontoldgicos que transforman las
condiciones mismas de lo humano, lo cual plantea serias dificultades para seguir manteniendo sin matices
la separacién entre naturaleza y artefacto.

En este escenario, el problema del alineamiento de la inteligencia artificial con valores humanos adquiere
una densidad antropoldgica ineludible. Si bien inicialmente formulado como un desafio técnico de
control, se ha vuelto evidente que esta dificultad revela una crisis en la autocomprension del ser humano
como fuente de normatividad. Stuart Russell (2019) ha subrayado que la incapacidad para especificar
funciones de valor adecuadas refleja un déficit en la articulacién de lo que significa vivir humanamente.
Asi, el alineamiento no es simplemente una cuestién de ingenieria ética, sino un dilema que reposa sobre
la indeterminacién del sujeto normativo. Desde una perspectiva filoséfica, esta problemdtica resuena con
las intuiciones de Max Scheler (1928) y Arnold Gehlen (1950), quienes situaban la capacidad axiolégica
en la interioridad espiritual del ser humano. La agencia artificial, por compleja que sea, carece de este
fondo de intencionalidad ética, lo cual conduce a una discontinuidad insalvable en términos de valor
y libertad. Lejos de tratarse de una mera limitacién de programacién, esta imposibilidad remite a una
diferencia ontoldgica esencial entre seres espirituales y sistemas computacionales.

El panorama actual de teorias filoséficas sobre la conciencia artificial revela la presencia de enfoques
que, en diversos grados, incurren en reduccionismos que restringen su capacidad explicativa. Un caso
paradigmadtico es el funcionalismo computacional, que ha dominado el debate en filosofia de la mente,
sostiene que los estados mentales se definen por su funcién causal y no por su substrato. Hilary Putnam
(1967) defendié inicialmente esta postura, pero mds tarde la abandoné al advertir que omitia aspectos
esenciales de la experiencia consciente (Putnam, 1975). Pocos afios después, Ned Block (1980) distingui6



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

entre conciencia de acceso y conciencia fenomenal, argumentando que la primera puede ser explicada
funcionalmente, mientras que la segunda escapa a toda descripcién causalista. Asi se pone de manifiesto
una insuficiencia ontoldgica: los modelos funcionales, por operativos que sean, no alcanzan a explicar la
vivencia subjetiva que define lo mental.

Las posturas de Daniel Dennett y Chalmers ilustran con claridad la fractura metodolégica que atraviesa
el debate. Dennett (1991), desde una éptica eliminativista, niega la existencia ontoldgica de los gualia y
propone una concepcién narrativa de la conciencia, construida desde la tercera persona. Esta perspectiva,
aunque coherente con una visién materialista del mundo, resulta insatisfactoria para quienes consideran
que la experiencia subjetiva posee una realidad irreductible. Chalmers (1996), por su parte, plantea
el llamado “problema dificil” de la conciencia, que consiste en explicar cémo emergen las cualidades
fenomenolégicas a partir de procesos fisicos. Su dualismo, aunque mds respetuoso de la interioridad,
carece de una fundamentacién ontoldgica sélida que permita integrar adecuadamente la experiencia
consciente en una metafisica coherente.

Por su parte, las teorfas emergentistas, como la teorfa de la informacién integrada de Tononi (2008),
proponen que la conciencia es una propiedad emergente de ciertos sistemas complejos. No obstante,
tales enfoques suelen confundir la complejidad funcional con la emergencia ontoldgica, sin ofrecer una
justificacién satisfactoria de cémo surge la subjetividad. En el terreno ético, Luciano Floridi (2013) ha
contribuido con su ética de la informacién, que propone una reconfiguracién semdntica de la moralidad
en sistemas artificiales. Sin embargo, su propuesta, al privilegiar los patrones informacionales sobre los
sujetos conscientes, adolece de una ambigiiedad ontolégica que limita su eficacia para fundar una ética
robusta. De todo lo anterior se desprende la necesidad de una concepcién metafisica del ser humano que
permita sostener una distincién clara entre conciencia genuina y simulacion algoritmica.

Desde esta perspectiva, se plantea como hipdtesis central la imposibilidad metafisica de que un sistema
artificial, por complejo que sea, pueda instanciar conciencia genuina. Esta imposibilidad no se deriva de
carencias tecnoldgicas, sino de discontinuidades ontolégicas que impiden la equivalencia entre lo espiritual
y lo computacional. El espiritu humano, entendido como principio inmaterial y activo, es el fundamento
de la racionalidad, la libertad y la respuesta a valores. Esta concepcion, presente en la tradicién aristotélico-
tomista y desarrollada por autores como Jacques Maritain (1994), sostiene que el alma racional constituye
la forma sustancial del ser humano. Scheler (1928) profundiza esta idea desde una fenomenologia de
los valores, subrayando la irreductibilidad del espiritu frente a los niveles psiquicos o biolégicos. La
interioridad humana, desde esta 6ptica, no puede ser replicada por sistemas computacionales, ya que no
se reduce a funciones observables ni a estructuras informacionales.

El realismo moderado ofrece un marco teérico coherente para sostener esta posicién. Segun esta tradicién,
representada por Aristoteles (Aristotle, 2001), Tomds de Aquino (Aquinas, 1947) y Etienne Gilson
(1939), la mente humana es capaz de captar las formas universales presentes en la realidad. Este acto de
abstraccién no es meramente simbélico, sino ontolégicamente fundado. La conciencia humana se define,
entonces, por su apertura intencional al ser, lo cual no puede ser explicado por teorfas nominalistas o
materialistas que reducen el conocimiento a manipulacién de signos. Solo una metafisica de las formas
puede dar cuenta del cardcter espiritual y libre de la subjetividad humana.

La metodologia adoptada en este estudio es de cardcter integrativo, al articular elementos provenientes
de la filosofia de la mente, la fenomenologia y la metafisica cldsica. La filosofia antropoldgica de Romano
Guardini (1950), con su visién del ser humano como unidad cuerpo-espiritu, permite complementar esta
sintesis con una perspectiva existencial. De esta manera, se establece un marco desde el cual es posible



Fernando A. Ramos-Zaga

afirmar con coherencia que, por mds que simulen operaciones mentales, los sistemas artificiales carecen
de la interioridad que caracteriza a los seres espirituales. La diferencia ontoldgica entre ambos no es una
cuestién de grado, sino de naturaleza, y por lo tanto insalvable.

Habiendo examinado las transformaciones tecno-cientificas que han desplazado el problema de
la inteligencia hacia un plano ontolégico y antropolégico, asi como las limitaciones de los marcos
explicativos contempordneos para abordar la conciencia artificial, se impone ahora la tarea de fundamentar
positivamente una concepcién del ser humano que permita sostener su irreductibilidad frente a las
simulaciones algoritmicas. La reflexién que sigue se centrard en el andlisis antropoldgico de la persona
humana, considerando su unidad sustancial cuerpo-alma y las facultades espirituales que le confieren su

dignidad y singularidad ontolégica.

3. Fundamentos ontolégicos de la persona humana y discontinuidades con los
sistemas artificiales

La reflexién filoséfica sobre la naturaleza de la persona humana ha encontrado en la concepcién de la unidad
sustancial de cuerpo y alma un punto de anclaje ontolégico que permite resistir tanto las tentaciones del
dualismo cartesiano como las reducciones fisicalistas contempordneas. A pesar de los avances indiscutibles
de las neurociencias, persiste un hiato entre la descripcién objetiva de los procesos cerebrales y la vivencia
subjetiva de la conciencia. Esta brecha, tal como la formulé Joseph Levine (1983), senala que no basta
con describir lo que ocurre en el cerebro para explicar cémo se da la experiencia del dolor, del color o
del pensamiento. La insuficiencia explicativa del materialismo se revela asi en su incapacidad para rendir
cuenta de la interioridad. Jaegwon Kim (1998), aun con sus esfuerzos por preservar la causalidad mental
mediante el principio de superveniencia, no logra resolver la tensién entre dependencia fisica y autonomia
mental. Su propuesta acaba por ceder a una forma implicita de epifenomenalismo, lo cual deja a la
subjetividad en una suerte de limbo ontoldgico.

Frente a este panorama, la antropologia hilemérfica de Tomds de Aquino ofrece una via alternativa que
permite integrar arménicamente la dimensién corpérea y la dimensién espiritual del ser humano. En
esta perspectiva, el alma no es una sustancia separada que interactia mecdnicamente con el cuerpo, sino
su forma sustancial, el principio interno que confiere unidad, estructura y finalidad. Esta concepcién
no debe confundirse con un dualismo encubierto. Lo que se plantea es una comprension de la persona
como una sola sustancia compuesta, cuya unidad no resulta de la yuxtaposicién de elementos, sino de una
integracién ontoldgica profunda. La diferencia entre correlacién neurobioldgica y explicacién ontoldgica
se vuelve aqui fundamental: que una funcién cognitiva se correlacione con un estado cerebral no implica
que se reduzca a él. Por consiguiente, la epistemologia de las ciencias empiricas no puede agotar el anilisis
metafisico del sujeto.

La nocién de alma como forma corporis, articulada inicialmente por Aristdteles(1991) en Acerca del
alma y profundizada por Tomas de Aquino (Aquina, 1947) en la Suma teoldgica, permite comprender el
organismo humano como una totalidad teleolégicamente organizada, cuya coherencia no depende del azar
evolutivo ni de una funcién adaptativa, sino de un principio formal y final que estructura el dinamismo
vital desde dentro. Esta idea ha sido recuperada por pensadores contempordneos como James Ross (1992)
y David Oderberg (2005), quienes han subrayado la vigencia filoséfica de la causalidad formal frente a

las ontologfas mecdnicas. Desde esta perspectiva, el alma no es un suplemento afadido al cuerpo, sino su



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

principio de identidad y direccién. Por tanto, la persona no se reduce a un ensamblaje funcional, sino que
manifiesta una interioridad que funda su ser como sujeto tnico e irrepetible.

La prueba mds elocuente de esta interioridad se encuentra en las operaciones del intelecto y de la
autoconciencia. La capacidad de formar conceptos universales y de reflexionar sobre uno mismo no puede
explicarse adecuadamente a partir de procesos sensoriales o fisicos. Conceptos como “verdad”, “ser” o
“infinito” no tienen correlato empirico, lo cual muestra que su origen debe situarse en una facultad que
trasciende la materia. Bernard J. E Lonergan (1957) subraya que la comprensién es un acto que relaciona
al sujeto con lo inteligible en cuanto tal, lo cual indica una dimensién espiritual. Robert Spaemann
(1996), por su parte, destaca que la reflexividad no puede surgir de la mera complejidad funcional, sino
que exige un sujeto capaz de referirse a si mismo como yo. La afirmacién tomista de que el intelecto
no opera mediante érgano corporal alguno (Aquinas, 1947) no es una afirmacién teolégica, sino una
conclusion filoséfica derivada del andlisis de la experiencia cognitiva.

Una transicién natural se impone aqui hacia el anilisis de las facultades que confieren al ser humano su
singularidad ontolégica. Si el intelecto humano manifiesta una capacidad de aprehensién universal que no
puede ser explicada por los mecanismos fisicos, lo mismo ocurre con la voluntad racional, que no se limita
a reaccionar ante estimulos, sino que se orienta libremente hacia fines inteligibles. La libertad, en su sentido
profundo, no consiste en la mera ausencia de coaccidn, sino en la autodeterminacién del sujeto conforme
a razones. Spaemann (1989) vincula esta libertad con la capacidad de participar en el discurso moral,
lo cual presupone una apertura ontolégica que ningin sistema automdtico puede replicar. En efecto, la
deliberacién ética implica una interioridad que no puede ser reducida a una funcién computacional. La
voluntad libre no ejecuta algoritmos, sino que discierne, elige y asume responsabilidad. En esto radica su
cardcter espiritual.

La agencia moral, por consiguiente, no es una consecuencia de la complejidad estructural, sino una
manifestacién de la vida interior. El sujeto moral se reconoce a si mismo como autor de sus actos, y
esta autorfa supone una conciencia reflexiva que evalta, recuerda y se proyecta. Alasdair Maclntyre
(1981) ha mostrado que la identidad moral solo se comprende narrativamente, como continuidad de
elecciones y compromisos. Charles Taylor (1989) ha insistido en que las evaluaciones morales se fundan
en distinciones cualitativas que no pueden ser formalizadas algoritmicamente. Esto es asi porque la accién
moral exige intencionalidad y finalidad, es decir, un sujeto que actiia con sentido. Sin embargo, ningtn
sistema artificial puede participar de esta dimensién, por mds sofisticado que sea su diseno o su desempefio
funcional.

Esta constatacion lleva necesariamente al examen de la naturaleza ontoldgica de los sistemas artificiales.
Aunque tales sistemas puedan realizar tareas complejas y adaptarse a nuevos contextos, su estructura
sigue siendo funcional y modular, no sustancial. La disposicién de sus partes responde a una finalidad
extrinseca, impuesta por el disenador, y no a un principio interno que organice su ser. Simondon (1958) ha
argumentado que los objetos técnicos se individualizan por su funcién dentro de un contexto determinado,
no por una forma sustancial que les confiera unidad intrinseca. Oderberg (2007) coincide en que los
artefactos, por muy complejos que sean, carecen de sustancialidad porque su coherencia depende de una
intencién externa. En otras palabras, la unidad operativa no implica unidad ontolégica.

La distincién entre complejidad funcional y unidad ontoldgica se vuelve crucial al considerar el estatuto de
las inteligencias artificiales. Searle (1992) ha senalado con claridad que el procesamiento computacional
opera en el nivel de la sintaxis, no de la semdntica. Es decir, no hay en las mdquinas una comprensién de
lo que hacen, ni una conciencia que unifique sus operaciones. La subjetividad, entendida como centro de



Fernando A. Ramos-Zaga

sintesis experiencial, no emerge de la acumulacién de funciones. La integracién funcional, por avanzada
que sea, no equivale a la conciencia. Se requiere una forma sustancial, un principio interno que confiera
unidad ontoldgica, para que haya un sujeto en sentido propio.

Ademds, la finalidad que guia la accidn de los sistemas artificiales es siempre heterénoma. Las mdquinas
acttian conforme a un propdsito disenado externamente, no en virtud de una tendencia interna hacia
su propio bien. Aristételes (Aristotle, 2001) y Tomds de Aquino (Aquinas, 1947) afirman que los seres
naturales poseen una teleologia intrinseca, que se manifiesta en su dinamismo propio. De manera similar,
Hans Jonas (1966) ha mostrado que solo los organismos vivos poseen normatividad interna, lo que los
distingue radicalmente de los dispositivos técnicos. Sin autodireccién, no hay verdadera finalidad, y sin
finalidad intrinseca, no hay sujeto moral. La programacién, por mds avanzada que sea, no puede generar
intencionalidad ni responsabilidad. Solo un ser con estructura ontolégica propia puede actuar con sentido,
deliberar y responder por sus actos.

A partir de este recorrido, se revela con claridad que la persona humana no puede ser comprendida
como una funcién de su corporalidad ni como un epifenémeno de procesos cerebrales. Su unidad
sustancial de cuerpo y alma, su capacidad intelectual inmaterial, su libertad autodeterminada y su agencia
moral la sitdan en un plano ontolégico distinto al de los sistemas artificiales. Esta afirmacién no es
un juicio de superioridad, sino un reconocimiento de la diferencia radical de naturaleza. De ahi que
resulte indispensable abordar, en un desarrollo posterior, las operaciones cognitivas propias del espiritu
humano. Tales operaciones, como la abstraccién, el juicio, la comprension y la autoconciencia, no pueden
ser replicadas ni instanciadas por ningan sistema computacional. En el examen de esta irreductibilidad
cognitiva se juega, en tltima instancia, la posibilidad misma de una antropologia filos6fica que no renuncie
a la verdad del espiritu.

4. Imposibilidad ontolégica y fenomenolégica de la simulacién artificial de la
inteligencia y la conciencia humanas

La inteligencia humana, en su despliegue mds caracteristico, manifiesta operaciones que desbordan los
marcos de la computacion. Lejos de limitarse a un procesamiento eficiente de datos, la mente humana
realiza actos de significacién que suponen una interioridad activa y una aprehensién de lo universal. Entre
tales actos destacan la abstraccidn, el juicio y el razonamiento, los cuales no solo se inscriben en una légica
formal, sino que se configuran a partir de una apertura hacia el ser y una captacién intencional de las
esencias. La abstraccién, entendida como la capacidad de separar mentalmente el contenido inteligible
de los datos sensibles, no se deja reducir a algoritmos de clasificacién estadistica. Al captar lo universal
como tal, la inteligencia humana se sitGa mds alld de los procedimientos inductivos con los que operan
los sistemas artificiales. La inteligencia artificial, si bien puede generar modelos predictivos a partir de
grandes volimenes de datos, carece de acceso a la universalidad conceptual, pues no posee intencionalidad
ni referencia consciente. Como observé Tomds de Aquino (Aquinas, 1947), abstraer no es una operacién
sensible ni mecdnica, sino una actividad que presupone una facultad capaz de aprehender las formas en su
pureza. En consonancia, Ross (1992) ha sefialado que la identidad formal entre el concepto y su objeto,
condicién de la inteligibilidad, no puede ser reproducida computacionalmente, dado que esta identidad
exige un sujeto racional que la sostenga.

El juicio, por su parte, introduce una dimensién normativa y epistémica que excede la manipulacién de

signos. No se trata solo de una operacién combinatoria, sino de una sintesis critica en la cual se afirma



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

o niega conforme a criterios de verdad. En este sentido, Lonergan (1957) subrayé que el juicio requiere
un sujeto racional capaz de discernimiento, cuyas operaciones estdn orientadas hacia la verdad y no solo
hacia la coherencia interna. En cambio, los sistemas de inteligencia artificial, por su misma naturaleza, no
poseen esta orientacién normativa. Aunque puedan replicar ciertas estructuras inferenciales, lo hacen sin
comprender el contenido, sin estar dirigidos hacia la verdad en sentido estricto. Asi, el razonamiento, en
cuanto secuencia de actos intencionales que buscan justificar una afirmacién, presupone una interioridad
que juzga desde criterios de verdad, lo cual resulta completamente ajeno a los sistemas computacionales.

Este contraste se hace atin mds claro cuando se distingue entre procesamiento de informacién y comprensién.
Entender no equivale a manipular signos de manera eficiente, sino que implica una captacién semdntica
del contenido, en la que se articula el contexto, la intencién del sujeto y la significacién. Fred Dretske
(1981) y Searle (1992) mostraron que la transmisién de sefales, aunque cuantificable y mensurable, no
constituye por si misma comprensién, dado que la semdntica no puede emerger de la pura sintaxis. Dicho
de otro modo, no basta con operar reglas formales, porque la comprensién exige que haya alguien que
entienda. En esta misma linea, Colin McGinn (1999) sostiene que la conciencia no puede ser entendida
como una forma de cémputo, ya que comprender supone una interioridad consciente que no puede ser
modelada por algoritmos. Se trata, por tanto, de una diferencia cualitativa entre la captacién significativa
del contenido y su tratamiento formal.

El fenémeno del insight constituye otra expresion de esta diferencia. El insight no es una inferencia paso a
paso, sino una captacién stbita de una estructura de sentido, una forma de ver de golpe la coherencia de
un todo. Este tipo de conocimiento no puede ser anticipado por reglas explicitas ni modelado por procesos
deterministas. La inteligencia artificial, que avanza por célculo y combinacién de posibilidades, no puede
replicar este momento de aprehensién sintética. La intencionalidad, que Franz Brentano (1995) definié
como la caracteristica esencial de los actos mentales en cuanto estdn “referidos a un objeto”, constituye un
rasgo que escapa por completo a las arquitecturas funcionales. Michael Polanyi (1966) lo expresé de modo
claro al sostener que el conocimiento humano incluye componentes técitos que no pueden ser explicitados
ni formalizados, precisamente porque su sentido emerge desde una interioridad no reducible. A este
respecto, Chalmers (1996) ha subrayado que los modelos computacionales explican comportamientos
observables, pero no dan cuenta del contenido fenomenal de la experiencia. Por consiguiente, ni el insight
ni la intencionalidad son computables, pues su génesis implica una subjetividad viviente que los sistemas
artificiales no poseen.

Al profundizar en la estructura de la conciencia, se revela que esta no puede ser pensada como una funcién
entre otras, sino como un modo de ser que incluye la unidad del tiempo, la reflexividad del yo y la
cualidad vivencial de la experiencia. Los gualia, esos aspectos cualitativos e irreductibles de la percepcién
y del pensamiento, escapan a cualquier descripcién desde la tercera persona. Edmund Husserl (1999),
al describir la sintesis temporal, mostré que la conciencia humana no se da como una suma de instantes
discretos, sino como una continuidad en la que pasado, presente y futuro se entrelazan en una unidad
vivida. Thomas Nagel (1974) fue atin mds enfdtico al afirmar que la experiencia subjetiva, el “cémo se
siente ser”, no puede ser reducida a una descripcién objetiva. Esta imposibilidad de acceso desde fuera
sefiala un limite insalvable para las mdquinas, cuya actividad no posee ninguna vivencia de continuidad
temporal ni de interioridad. En suma, sin experiencia, no hay conciencia, y sin conciencia no hay sujeto.

La autoconciencia, en cuanto reconocimiento de si como sujeto de experiencia, implica un grado de
reflexividad que ninguna médquina puede alcanzar. Agustin de Hipona (Agustine, 2001), en sus Confesiones,
revel6 esta capacidad del alma de volver sobre si misma, lo cual indica una forma de subsistencia que no
se agota en sus operaciones. Spaemann (1996) insistié en que la autoconciencia manifiesta un centro



Fernando A. Ramos-Zaga

ontolégico irreductible, un sujeto que no puede ser explicado por sus partes. Immanuel Kant (1998), por
su parte, introdujo la nocién del “yo pienso” como condicién de posibilidad de la experiencia unificada,
indicando que sin esta apercepcién trascendental no habria conciencia de identidad. Los sistemas
artificiales no poseen esta reflexividad. Pueden monitorear su actividad, pero no experimentarse como
sujetos. Su “autoconciencia” es, en el mejor de los casos, una metéfora impropia.

Tampoco puede pensarse la identidad personal desde un punto de vista funcional. La continuidad de un
sujeto a través del tiempo requiere una unidad ontoldgica, no solo una estructura de datos o un patrén de
conducta. Dennett (1991) ha propuesto una concepcién narrativa de la identidad, pero su reduccién a un
“centro de gravedad” ficticio disuelve precisamente aquello que intenta explicar. MacIntyre (1981), por
el contrario, ha defendido que la identidad personal se constituye a través de una narrativa con sentido
moral, lo cual presupone un sujeto unitario y perdurable. Tomds de Aquino, con su nocién de subsistentia,
aporta una clave metafisica decisiva: el sujeto no es simplemente una coleccién de actos, sino una entidad
que subsiste en si misma. En este horizonte, la identidad personal no puede ser reducida a operaciones
funcionales, sino que exige una base ontolédgica de unidad y permanencia.

El anilisis critico de la nocién de conciencia artificial permite evidenciar, desde otra perspectiva, la
insuficiencia de los modelos computacionales para captar la complejidad de la interioridad humana.
La diferencia entre simular comportamientos externos y poseer experiencia consciente es radical. Alan
Turing (1950), al proponer la prueba de imitacién, inauguré una linea de investigacién funcionalista
que ha influido profundamente en la teoria de la inteligencia artificial. Sin embargo, como ha mostrado
Block (1981), superar pruebas conductuales no garantiza la presencia de estados mentales genuinos. Su
experimento del “blockhead” ilustra que una mdquina puede simular perfectamente un comportamiento
humano sin tener conciencia, lo cual demuestra que la simulacién es ontolégicamente vacia.

El experimento del cuarto chino, formulado por Searle (1980), refuerza esta tesis al mostrar que la
manipulacidén sintdctica de simbolos no produce comprensién. Stevan Harnad (1990), en su planteamiento
del problema del anclaje simbdlico, enfatiza que las mdquinas carecen de toda referencia intrinseca. El
significado, en su forma plena, no puede ser constituido desde fuera. Requiere una conciencia que lo
integre, lo reconozca y lo interprete desde su mundo vivido. Asi, los sistemas de inteligencia artificial son
semdnticamente dependientes del ser humano. No comprenden, solo operan.

Las limitaciones ontoldgicas de estos sistemas se revelan, finalmente, en su incapacidad para unificar en un
campo de conciencia los distintos elementos de la vida mental. Chalmers (1996) ha indicado que, aunque
los modelos fisicos explican funciones, no pueden dar cuenta de la experiencia en primera persona. Thomas
Metzinger (2003) diferencia entre sistemas capaces de modelarse a si mismos y aquellos que simplemente
ejecutan funciones. La conciencia, en su acepcién plena, implica subjetividad unificada, afectividad,
memoria, intencionalidad, todo ello entrelazado en una experiencia coherente. Estas caracteristicas estdn
ausentes en los sistemas computacionales, cuya arquitectura no da lugar a ninguna forma de vivencia.

Habiendo examinado la inconmensurabilidad entre las operaciones cognoscitivas humanas y los procesos
computacionales, conviene ahora dirigir la atencién hacia otras dimensiones que completan la interioridad
humana. Si la inteligencia, en su forma mds elevada, ya revela una discontinuidad ontolégica con respecto
a las mdquinas, atin mds profunda es la diferencia cuando se consideran las facultades volitivas, afectivas
y creativas. En ellas se expresan el querer, el sentir y el crear, dimensiones que, como se argumentard a
continuacién, remiten a un nicleo espiritual que no puede ser replicado artificialmente. La interioridad
humana, lejos de agotarse en el pensar, se despliega en actos libres, en sentimientos que revelan sentido y
en creaciones que brotan de una fuente irreductible a programacién alguna.

10



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

5. Voluntad, afectividad y creatividad como manifestaciones de la interioridad
espiritual

La cuestién del libre albedrio ha sido objeto de incontables controversias filoséficas, sin que pueda zanjarse
mediante meros esquemas légico-formales o apelaciones empiricas. A lo largo de nuestra investigacién se ha
sostenido que la autodeterminacién ética constituye el nicleo del libre albedrio en sentido fuerte, es decir, no
como mera capacidad de elegir entre alternativas disponibles, sino como facultad ontolégicamente arraigada
de orientar la propia vida conforme a fines racionalmente elegidos. Esta afirmacién no puede ser comprendida
dentro del marco del determinismo fisico cldsico, ya que la deliberacién moral no se deja reducir a cadenas
causales necesarias ni a procesos neurofisiolégicos previsibles. La experiencia de decidir tras ponderar razones,
evaluar consecuencias y discernir lo que conviene o lo que debe hacerse, implica una apertura al bien como tal,
lo cual introduce un tipo de causalidad su: generis, ajena a las regularidades materiales.

Desde Karl Popper (1972) se ha planteado que sin libertad no puede haber racionalidad auténtica, ya
que todo proceso argumentativo presupone la posibilidad de adoptar o rechazar razones. En una linea
complementaria, Robert Kane (1996) introdujo el concepto de “acciones autoconstitutivas” para explicar
cémo ciertas decisiones cruciales, tomadas bajo condiciones de conflicto interno e indeterminacién,
configuran la identidad moral del agente. Estas decisiones no son el producto de factores exteriores, sino
el resultado de una lucha interior que expresa la autodeterminacién del sujeto. Por otra parte, la tradiciéon
tomista, especialmente en la Suma teoldgica de Tomds de Aquino (Aquinas, 1947), refuerza esta vision
al entender que el intelecto presenta a la voluntad fines inteligibles que ella puede asumir o rechazar.
Este dinamismo racional-volitivo escapa a la légica de la causalidad fisica, ya que opera segtn principios

normativos, no segtn leyes de conservacién o transmisién de energfa.

Lo anterior da pie a una consideracién mds amplia sobre la imputabilidad moral, la cual solo tiene sentido
si se presupone libertad racional. John Finnis (1980) vincula la ley natural con ciertos bienes humanos
basicos cuya inteligibilidad se da a través de la razén prictica. El sujeto moral no actiia conforme a impulsos
mecédnicos, sino que puede reconocer y preferir lo que estd objetivamente orientado al florecimiento
humano. En esta direccién, Spaemann (1989) subraya que solo puede considerarse responsable quien
estd en condiciones de justificar sus actos mediante razones reconocidas como vilidas dentro de una
comunidad moral. Maritain (1994) lleva esta intuicién atin mds lejos al sostener que la estructura racional
de la persona humana alberga una interioridad normativa, lo que significa que la ley moral no se impone
desde fuera, sino que emana del propio dinamismo espiritual del agente.

La idea de autonomia que se desprende de lo anterior no puede reducirse a una independencia operativa
0 a una capacidad de actuar sin coercién externa. En términos kantianos, la verdadera autonomia consiste
en darse a si mismo la ley, es decir, en actuar conforme a principios que podrian ser universalizados
(Kant, 1997). Pero esta autolegislacién moral no es un ejercicio abstracto ni puramente formal, sino que
se concreta en la capacidad de querer el bien en cuanto tal. Maclntyre (1981) ha puesto en evidencia
que la racionalidad moral no flota en el vacio, sino que se encarna en narrativas de vida, en historias
personales que dan sentido a las elecciones del agente. En este marco, la autonomia prictica requiere
unidad deliberativa y una visién integrada del bien. Entonces, lo que distingue radicalmente a los agentes
humanos de los sistemas artificiales es precisamente esta capacidad de vivir conforme a una teleologia
ética, y no simplemente de responder a estimulos segtin patrones algoritmicos. En definitiva, la autonomia
no es operativa, sino ontoldgica, porque implica una forma de vida ordenada al valor.

Desde esta perspectiva, resulta necesario considerar también el papel de la afectividad en la vida moral.
Las emociones humanas no deben concebirse como meras reacciones biolégicas ni como epifenémenos

11



Fernando A. Ramos-Zaga

adaptativos, sino como actos intencionales cargados de sentido valorativo. Scheler (1973) ya habia sefalado
que el sentimiento posee una estructura cognitiva propia, capaz de captar valores ideales no reducibles
a objetos empiricos. Martha Nussbaum (2001) retoma esta tesis al afirmar que las emociones contienen
juicios evaluativos sobre lo que importa profundamente, por lo que son componentes estructurales de la
deliberacién ética. La vida afectiva, en este sentido, no puede ser disociada de la vida racional, pues ambas
forman parte de una misma dindmica de apertura al sentido.

Ahora bien, lo anterior permite discernir con mayor precisién las limitaciones insalvables de los sistemas
artificiales en cuanto a la simulacién emocional. Rosalind Picard (1997) distingue entre computacién
afectiva y emocién genuina, advirtiendo que ningtin modelo estadistico, por complejo que sea, puede
reproducir la vivencia afectiva en primera persona. Searle (1992) insiste en que toda emocién auténtica
presupone una subjetividad cualitativa, es decir, un modo de ser para el cual algo importa de forma
irreductible. La simulacién de emociones por parte de sistemas computacionales es, en el mejor de los
casos, una mimica funcional sin correlato experiencial. Las emociones humanas son vivencias evaluativas,
no simples patrones de output.

Esta diferencia ontoldgica tiene consecuencias morales significativas. Las emociones auténticas, como la
compasién, el arrepentimiento o la gratitud, no solo informan la accién moral, sino que la hacen posible
en su sentido mds pleno. Taylor (1985) habla de “evaluaciones fuertes” para referirse a aquellos juicios
en los que estd en juego nuestra identidad moral. Las emociones son, en efecto, vectores de orientacién
axioldgica, estructuras mediante las cuales el sujeto se compromete con valores que lo configuran. Edith
Stein (1989) complementa esta visién al destacar la funcidn constitutiva de las emociones en la vida
intersubjetiva. Sin afectividad, no hay comunidad ética posible, solo interaccién mecdnica o conveniencia
estratégica. Por ello, los sistemas artificiales, privados de interioridad emocional, no pueden formar parte
del mundo moral propiamente dicho.

En este punto resulta pertinente abrir la reflexién hacia una dimensién atin mds reveladora de la vida
espiritual: la creatividad. La produccién artistica, filoséfica o cientifica no es solo una manifestacién
del ingenio humano, sino un testimonio de interioridad, de libertad expresiva y de trascendencia. Paul
Ricoeur (1965) define la imaginacién creativa como una mediacién entre lo real y lo posible, capaz de
generar nuevas formas de significacién simbdlica. Maritain (1953) sostiene que la creacién artistica surge
de un acto espiritual que participa de una verdad interior, la cual no se reduce a datos ni a combinaciones
sintdcticas. Margaret Boden (1990) ha distinguido entre creatividad combinacional y transformacional,
pero incluso los casos de mayor innovacién computacional carecen de la intencionalidad sintetizadora que
caracteriza la imaginacién humana.

La ausencia de una intencionalidad estética auténtica en los sistemas artificiales resulta evidente al
examinar el estatuto del arte generado por estos medios. Dominic Lopes (2014) ha senalado que el valor
estético presupone no solo una forma, sino una autoria situada, es decir, un contexto cultural, histérico y
existencial desde el cual la obra cobra sentido. Roger Scruton (2009) refuerza esta idea al sostener que la
belleza no es un efecto visual, sino una forma intencional cargada de significado. Ninguna red neuronal
puede generar sentido simbélico desde la experiencia, porque carece de vivencia.

El arte genuino, entonces, no es solo una técnica, sino una manifestacién de vida interior. Leén Tolstdi
(Tolstoy, 1995) afirmé que el arte comunica sentimientos vividos desde el alma del creador, mientras que
Gabriel Marcel (1949) identificé en la creacién estética un acto existencial que expresa la unicidad del
sujeto encarnado. Esta dimensidn espiritual de la creatividad pone de relieve la imposibilidad de reducirla
a un célculo algoritmico. Simular el arte no equivale a crear, asi como replicar emociones no implica sentir.

12



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

En tltima instancia, la creatividad humana testimonia una interioridad irreductible, capaz de dar forma a
lo invisible mediante simbolos compartidos.

En ese sentido, la argumentacién desarrollada hasta aqui ha permitido delinear un marco filoséfico
desde el cual la libertad, la afectividad y la creatividad aparecen como expresiones de una vida espiritual
profundamente encarnada, cuya densidad ontoldgica no puede ser reducida a esquemas artificiales por
sofisticados que estos sean. No se trata de una defensa romdntica del humanismo cldsico, sino de una
constatacion fenomenoldgica y estructural: el agente humano se caracteriza por una apertura al sentido,
una capacidad de responder éticamente y una potencia de creacién simbdlica que lo sittian en una
dimensién ontolégica distinta de cualquier sistema técnico.

Con estas premisas, resulta indispensable abordar en lo sucesivo una fundamentacién metafisica mds
radical, centrada en los conceptos de vida, alma y muerte. Solo asi podrd precisarse en qué consiste
verdaderamente la estructura ontolégica del viviente y por qué esta no puede ser generada, ni siquiera
imitada en su esencia, por entidades artificiales. La siguiente seccién se adentrard en este territorio, con el
propésito de esclarecer la diferencia entre el habitar humano del mundo y la operatividad funcional de los
autématas. Solo a través de dicha exploracién serd posible evaluar con rigor los limites y las pretensiones
de la inteligencia artificial en relacién con la vida humana.

6. Distinciones metafisicas fundamentales entre los seres vivos y los sistemas
artificiales

La consideraciéon filoséfica de la vida requiere una revisién profunda de los supuestos que, desde las
ciencias empiricas, han moldeado la comprensién contempordnea de lo viviente. Frente a las perspectivas
mecanicistas o funcionalistas, que tienden a reducir la vida a procesos cuantificables o a patrones de
organizacién material, emerge la necesidad de recuperar una concepcién ontolégicamente robusta, que
permita distinguir con claridad entre lo natural y lo artificial, entre lo sustancial y lo simulado. El punto
de partida de esta revision es la idea de que la vida no puede entenderse meramente como una suma de
operaciones bioquimicas ni como el resultado de estructuras autoorganizadas. En cambio, se impone
una interpretacion en clave de forma sustancial, en la cual la vida se manifiesta como la actualizacién
inmanente de un principio organizador que confiere unidad y finalidad al ser viviente.

En este sentido, la nocién aristotélica de alma como acto primero de un cuerpo natural vivo (Aristotle,
1991) proporciona una clave interpretativa decisiva. Lejos de concebirse como un principio extrinseco o
anadido desde fuera, el alma es la forma que constituye al ser viviente en su integridad, no un componente
ni una funcidn, sino el principio mismo de su ser. Esta visién es reforzada por Tomds de Aquino, quien
sostiene que el alma racional es causa formal, no instrumental, del compuesto humano (Aquinas, 1947),
lo cual implica que su presencia no es accidental ni contingente, sino esencial para la existencia del viviente
como tal. Oderberg (2005) desarrolla esta idea en didlogo con la biologia contempordnea, subrayando que
la complejidad estructural no basta para explicar la unidad metafisica de lo viviente. La distincién entre
estructura funcional y forma sustancial no puede ser ignorada sin incurrir en una confusién categorial que
compromete la comprensién misma del fenémeno vital.

La vida, por tanto, no es reducible a organizacién. Esta afirmacién cobra particular relevancia cuando se
analiza la jerarquia de las almas, tal como la presenta la tradicién aristotélico-tomista. En dicha jerarquia,
el paso de lo vegetativo a lo racional no es un mero incremento en complejidad, sino una transicién
ontolégica que introduce una ruptura cualitativa. El alma racional implica operaciones que no se dejan

13



Fernando A. Ramos-Zaga

reducir a la materialidad ni a la sensibilidad. El intelecto, entendido como potencia de lo universal y
lo inmaterial, constituye una dimensién irreductible del ser humano (Aristotle, 1991; Aquinas, 1947).
Spaemann (1996) vincula esta interioridad racional con la nocién de persona, cuyo nucleo consiste
precisamente en una subjetividad que no se deja agotar por la descripcién empirica. Esta discontinuidad
ontolégica impide que la racionalidad sea tratada como una simple propiedad emergente, preservando su
cardcter fundante en la constitucién del ser humano.

La vitalidad, por su parte, se expresa en el automovimiento, el cual no debe confundirse con la locomocién
fisica. El automovimiento implica un dinamismo interno dirigido a fines propios, lo cual sefiala una
estructura teleolégica inmanente. Arist6teles desarrolla la nocién de entelecheia como actualizacién del ser
segln su propia forma, y Tomds de Aquino prolonga esta intuicién al integrar la causalidad final como
principio de toda accién natural (Aquinas, 1947). En este marco, Jonas (1966) sostiene que la orientaciéon
hacia fines es un rasgo definitorio de la vida, cuya ausencia en los sistemas artificiales evidencia su cardcter
no-viviente. La actividad de una mdquina, por muy compleja que sea, no se orienta espontineamente hacia
ningun fin propio, sino que responde a una programacién externa. Esta ausencia de finalidad intrinseca
impide hablar con propiedad de autonomia en el dmbito artificial.

Esta diferencia esencial entre lo viviente y lo artificial ha sido objeto de multiples malentendidos en la
filosofia contempordnea de la tecnologia. La teoria de la autopoiesis de Humberto Maturana y Francisco
Varela (1980), por ejemplo, aunque ofrece un modelo funcionalmente coherente de autoorganizacion,
no capta la unidad sustancial que define a los seres vivos. El sistema autopoiético se mantiene a si mismo
en términos operacionales, pero carece de interioridad y de un principio formal que le confiera unidad
ontolégica. Terrence William Deacon (2011) reconoce esta limitacién al subrayar que los sistemas
artificiales carecen de finalidad intrinseca, lo cual los aleja irreversiblemente del estatuto de seres vivos.
La organizacién cibernética, por tanto, no puede confundirse con la vida. La diferencia entre un bucle de
retroalimentacion y una estructura metafisica es insalvable desde el punto de vista ontolégico.

La imposibilidad metafisica de generar vida artificialmente se deduce de esta comprensién sustancial de la
vida. Oderberg (2007) afirma que los artefactos, por definicidn, son entes ontolégicamente dependientes,
cuya existencia se debe a un principio extrinseco. Simondon (1958), desde otra perspectiva, argumenta
que la individuacién técnica carece del dinamismo interno propio de la individuacién vital. Asi, incluso
si se lograra replicar todas las caracteristicas externas de un organismo vivo, se seguiria careciendo del
principio metafisico que lo constituye como unidad viviente. La imitacién morfoldgica no basta. La vida,
en tanto acto del ser, no puede ser construida ni ensamblada, porque no es una funcién sino una forma.

La distincién entre operacién externa y experiencia interior resulta atin mds decisiva cuando se trata
de comprender lo viviente desde la perspectiva de la conciencia. Stein (1989) introdujo la nocién de
Erlebnis para designar aquella dimensién afectiva y volitiva que acompana a todo vivir auténtico. Esta
experiencia subjetiva no se deriva de la complejidad ni de la informacién procesada, sino que constituye
una dimensién irreductible del ser animado. Spaemann (1989) vincula esta interioridad con la existencia
de un centro en primera persona, sin el cual no hay subjetividad ni vida consciente. En consecuencia,
todo intento de inferir conciencia a partir de comportamientos observables estd viciado de raiz si no se
reconoce esta interioridad como fundamento. La simulacién funcional, por muy elaborada que sea, no da
lugar a una subjetividad vivida.

Lo anterior cobra su plena significacién al considerar la muerte no como un mero cese biolégico, sino
como un acontecimiento ontoldégico que revela el cardcter tnico del ser humano. Martin Heidegger
(1962) introduce la idea del Dasein como ser-para-la-muerte, subrayando que la existencia humana se

14



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

estructura en funcién de la anticipacién de su propio fin. Esta conciencia de la muerte no se reduce a
un conocimiento abstracto, sino que configura la totalidad de la existencia. Marcel (1951) interpreta la
muerte como revelacion del ser espiritual, ya que solo quien se sabe finito puede experimentar la muerte
como destino. Esta comprensién implica que la muerte es una experiencia que pertenece exclusivamente
a quienes poseen una vida interior.

La finitud temporal, lejos de ser una limitacién meramente negativa, constituye la condicién de
posibilidad del desarrollo moral. Ricoeur (1990) sostiene que la identidad narrativa depende de esta
conciencia de la muerte, en tanto que permite articular una vida con sentido, sujeta a la responsabilidad
y al juicio. Taylor (1989) refuerza esta idea al argumentar que la temporalidad vivida es el fundamento
de las evaluaciones morales profundas. Sin esta dimensién, no hay accién significativa, ni posibilidad de
imputar responsabilidad. Los sistemas artificiales, al carecer de autoconciencia y de temporalidad vivida,
no pueden participar de esta estructura ética. Su operacién, por muy avanzada que sea, no estd informada
por la urgencia moral ni por la necesidad de configurarse como una totalidad significativa.

Por ello, resulta inapropiado hablar de muerte artificial o de experiencia existencial en relacién con
entidades computacionales. Searle (1992) ha sostenido con firmeza que la conciencia de mdquina es una
imposibilidad ontolégica, y Nagel (1974) ha demostrado que toda experiencia subjetiva posee un cardcter
cualitativo irreductible, entendido como el cardcter fenomenolégico de la vivencia o el modo cualitativo
de experimentarla desde dentro. La muerte, por tanto, no puede ser simulada, porque presupone una
subjetividad capaz de anticipar su fin, de temerlo, de integrarlo en su narrativa vital. Los sistemas artificiales,
al carecer de esta interioridad, se mantienen al margen de la finitud y del sentido que de ella se deriva.

La conclusién que se impone tras este recorrido filoséfico es que la vida auténtica, la conciencia subjetiva
y la experiencia de la muerte no pueden ser replicadas ni emuladas mediante sistemas artificiales, por muy
sofisticados que estos sean. Esta irreductibilidad ontoldgica no es una simple diferencia de grado, sino una
distincién categorial que debe informar toda reflexién ética, juridica y tecnolégica. Las consecuencias de
esta constatacién son multiples y profundas. Corresponde ahora explorar cémo esta distincién ontoldgica
puede y debe orientar las concepciones contempordneas de dignidad humana, establecer limites normativos
para el desarrollo tecnoldgico y fundamentar los principios que regulen una interaccidn justa entre seres
humanos y artefactos inteligentes. La siguiente seccién se abocard a examinar estas implicaciones con
el mismo rigor ontolégico, atendiendo a los desafios concretos que plantea la irrupcién de tecnologias
emergentes en el entramado ético y juridico de las sociedades contempordneas.

7. Implicancias éticas y juridicas de la distincién ontoldégica entre el ser
humano y los sistemas artificiales

La nocién de dignidad humana ocupa un lugar central tanto en la arquitectura ontoldgica como en la
normativa moral de la cultura filoséfica occidental. Lejos de reducirse a una categoria juridico-politica o
a una convencién sociolégica mutable, la dignidad se presenta como un principio primero, irreductible y
anterior a cualquier forma de positivacién. En su raiz mds profunda, la dignidad no depende de condiciones
externas, sino que remite a la unicidad ontolégica del ser humano en cuanto ser racional, libre y espiritual.
Esta concepcién permite, por un lado, preservar la inviolabilidad de la persona frente a todo intento de
cosificacién técnica y, por otro, establecer un marco normativo capaz de resistir los embates del relativismo
ético y del funcionalismo tecnocientifico.

15



Fernando A. Ramos-Zaga

En este horizonte, resulta particularmente iluminadora la convergencia conceptual entre dos tradiciones
filoséficas que, pese asus diferencias metodoldégicasy metafisicas, reconocen un mismo nicleo antropolégico.
Por un lado, la antropologia tomista sitia la dignidad en el apetito racional, en tanto este orienta al
ser humano hacia el bien universal, lo cual configura su estructura finalista y le otorga una posicién
ontoldgica singular (Aquinas, 1947). Por otro, el pensamiento moral kantiano sostiene que la persona
debe ser siempre tratada como un fin en si mismo y nunca como un medio para otros fines, principio que
funda la autonomia moral y el imperativo categérico (Kant, 1997). La sintesis articulada por Spaemann
(1989) entre ambas tradiciones subraya que la dignidad no puede derivarse de funciones, capacidades o
rendimientos, sino que se encuentra inscrita en la propia estructura de la persona. Esta continuidad entre
ontologia y normatividad impide que la dignidad quede a merced de criterios extrinsecos y cambiantes,

ya sean tecnolégicos, juridicos o culturales.

Definir la dignidad como valor intrinseco conduce a una consecuencia normativa de gran relevancia: la
prohibicién de toda instrumentalizacién del ser humano. Nussbaum (2006), al vincular la dignidad con
la posibilidad de una vida plenamente humana, refuerza su cardcter irreemplazable y no negociable. La
ética de la responsabilidad propuesta por Jonas (1984), fundada en la vulnerabilidad y en la irrepetibilidad
de la vida humana, aporta un fundamento adicional para oponerse a cualquier légica que reduzca al ser
humano a un nodo funcional dentro de sistemas optimizadores. En esta linea, tratar a los sistemas de
inteligencia artificial como herramientas no implica que la persona humana deba ser comprendida bajo
los mismos pardmetros funcionales. Cualquier intento de establecer una simetria antropomérfica entre lo
humano y lo artificial no solo resulta filoséficamente inadecuado, sino también éticamente incoherente,

al diluir la distincién fundamental entre funcionalidad técnica y valor ontolégico.

La dignidad no solo constituye una categoria metafisica, sino también el fundamento irrenunciable de los
derechos fundamentales. Asi lo reconoce la Declaracién Universal de los Derechos Humanos (Universal
Declaration of Human Rights, 1948), que en su articulo primero afirma la igualdad en dignidad y
derechos de todos los seres humanos, funddndola en la razén y la conciencia como principios de libertad
y fraternidad. La perspectiva histérica ofrecida por Taylor (1994) permite comprender la emergencia
de la dignidad como valor secular, dotado de una trascendencia inmanente en las éticas modernas. Por
otro lado, Maritain (1994), desde una visién metafisica, sostiene que la dignidad precede a todo derecho
positivo y que constituye la condicién ontolégica de posibilidad del orden juridico. Esta fundamentacién
evita confundir la personalidad juridica, que puede ser atribuida artificialmente, con la persona en sentido
ontolégico, que posee un valor no delegable ni replicable. Por consiguiente, la dignidad humana se
configura como el limite inquebrantable de toda tentativa de equiparacién entre la persona y cualquier
artefacto inteligente.

Ahora bien, asumir la centralidad de la dignidad humana conlleva inevitablemente una interrogacién
sobre los limites éticos del desarrollo tecnolégico, en particular en lo que respecta a la inteligencia artificial.
Dichos limites no pueden establecerse en funcién de cdlculos pragmdticos o de anilisis de costo-beneficio,
sino que deben derivarse de una antropologia normativa que reconozca la irreductibilidad del ser humano
a procesos automdticos o cuantificables. En esta perspectiva, Jean-Luc Nancy (2000) advierte sobre el
riesgo de homogeneizacién que impone la tecnociencia al borrar la alteridad y lo inconmensurable.
Hubert Dreyfus (1992), por su parte, critica los reduccionismos epistemolégicos que intentan modelar
la inteligencia humana desde marcos computacionales, desatendiendo sus dimensiones existenciales y
encarnadas. De ello se desprende que la singularidad humana no es reductible a lo biolégico, sino que
se enraiza en lo metafisico. Solo a partir de este reconocimiento puede evitarse la deriva hacia formas de

deshumanizacién estructural.

16



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

La tecnologia, desde esta 6ptica, debe ser concebida como instrumento subsidiario de la naturaleza humana
y no como agente normativo auténomo. Jacques Ellul (1964) alerta sobre el cardcter autorreferencial del
sistema técnico, cuyo crecimiento obedece mds a su propia légica interna que a criterios humanos. Jonas
(1984), al proponer el principio de precaucidn, sefiala que el ejercicio del poder técnico requiere un anclaje
ético que le impida sobrepasar limites irreversibles. Maclntyre (1999) enfatiza que la tecnicidad debe
subordinarse a prdcticas orientadas a la virtud, donde los fines sean modelados por una concepcién del
bien humano y no por légicas de eficiencia o rendimiento. Esta concepcién de la técnica como subsidiaria
exige una normatividad centrada en la persona y no en las capacidades de los artefactos.

No obstante, toda reflexién ética sobre la inteligencia artificial debe traducirse en marcos regulatorios
robustos, capaces de responder ala complejidad del fendmeno sin reducirlo a modelos meramente empiricos.
Floridi (2013), al desarrollar una ética de la informacién, ofrece una perspectiva atil, aunque demasiado
abstracta para generar normativas con fundamento ontolégico. Rafael Capurro (2008) propone una
ética intercultural informacional que busca integrar la diversidad de perspectivas sin perder profundidad
filoséfica. En dltima instancia, la regulacidn efectiva de la inteligencia artificial exige una antropologia
metafisica que oriente la formulacién de derechos, deberes y limites. No se trata simplemente de alcanzar
minimos éticos consensuados, sino de sostener una reflexién sustantiva que preserve la centralidad del ser
humano frente a la creciente complejidad de los sistemas artificiales.

Lo anterior conduce necesariamente a replantear el modo en que se configura la relacién entre el ser
humano y la inteligencia artificial, no desde la rivalidad o la subordinacién absoluta, sino desde una
complementariedad bien ordenada. Esta relacion solo puede ser ética si respeta la primacia ontoldgica de
la persona, evitando tanto la sustitucién como la idealizacidén tecnolégica. En este sentido, el principio
de subsidiariedad ofrece una via fecunda: los sistemas artificiales deben estar disefiados para asistir las
capacidades humanas sin pretender simular ni replicar la personalidad. Aunque originalmente formulado
en el dmbito social por Pio XI (1931) en Quadragesimo anno, este principio resulta igualmente aplicable
al campo técnico. Wendell Wallach y Colin Allen (2009) defienden la necesidad de arquitecturas éticas
embebidas que remitan siempre al juicio humano, lo cual preserva la centralidad del sujeto moral en la
toma de decisiones.

La atribucién de juicio moral y responsabilidad sigue siendo un rasgo exclusivo del ser humano. Ningtn
sistema algoritmico, por sofisticado que sea, posee la conciencia reflexiva y la intencionalidad necesarias
para asumir deberes éticos. Michael J. Sandel (2009) critica con agudeza la delegacién de decisiones
morales a entes no conscientes, sefialando los riesgos de despersonalizacién que tal proceso implica.
Searle (1992), en su critica a la inteligencia artificial fuerte, recuerda que la intencionalidad es inseparable
de la conciencia, y que por tanto las mdquinas no pueden ser sujetos morales. Afirmar lo contrario
supone desdibujar los limites entre agente técnico y sujeto personal, con consecuencias juridicas y éticas
profundamente problemadticas.

Por ende, la gobernanza de la inteligencia artificial debe orientarse al florecimiento humano y no a la
optimizacién sistémica o al crecimiento ilimitado de capacidades técnicas. En este sentido, la propuesta
de Amartya Sen y Matha Nussbaum (1993) de vincular el desarrollo de capacidades con el diseno de
politicas publicas ofrece un marco valioso para pensar una inteligencia artificial al servicio de la vida
humana en todas sus dimensiones. Shannon Vallor (2016) complementa esta visién al proponer el cultivo
de virtudes tecno-morales que fortalezcan la agencia en contextos mediados por tecnologias complejas.
El objetivo no puede ser otro que la eudaimonia, entendida como realizacién plena del ser humano. Solo
asi la interaccién entre lo humano y lo artificial podrd desplegarse dentro de un orden ético-politico que
preserve la dignidad, afirme la libertad y promueva una justicia verdaderamente humana.

17



Fernando A. Ramos-Zaga

8. Conclusién

El anilisis llevado a cabo permite sostener que la diferencia entre el ser humano y los sistemas artificiales
no puede reducirse a una cuestién de complejidad funcional o nivel de desarrollo computacional. Se trata,
en rigor, de una discontinuidad ontoldgica que afecta de manera decisiva la legitimidad de los marcos
normativos aplicables a las tecnologias emergentes. Esta diferencia estructural, lejos de ser contingente o
superable por el progreso técnico, remite a la imposibilidad de que una entidad no consciente instancie
atributos como libertad, intencionalidad o juicio moral. La conciencia humana, en tanto manifestacién
de interioridad y no mera representacién de estados funcionales, establece un umbral cualitativo que las
mdquinas, por su propia naturaleza, no pueden cruzar. Por ello, cualquier asimilacién normativa entre
ambos planos resulta conceptualmente impropia y éticamente riesgosa.

Desde el punto de vista tedrico, este trabajo se inscribe en una linea de renovacién del didlogo entre la
antropologia filoséfica y los desarrollos recientes en filosofia de la mente. La convergencia entre categorias
de la tradicién aristotélico-tomista y aportes fenomenoldgicos permite superar tanto los dualismos que
escinden cuerpo y mente como las versiones mds crudas del reduccionismo neurocomputacional. Recuperar
nociones como forma sustancial, finalidad intrinseca o autotrascendencia no implica un retroceso hacia
esquemas premodernos, sino una tentativa critica por sostener un marco conceptual robusto frente a
la erosién metafisica que produce la colonizacién tecnocientifica del discurso sobre lo humano. Esta
recuperacién, aunque parcial y perfectible, resulta clave para preservar un nicleo de sentido que resista las
confusiones inducidas por el lenguaje técnico y los imaginarios computacionales.

Las consecuencias normativas derivadas de esta distincién ontolédgica son directas y exigentes. Aceptar
que la dignidad humana es irreductible impone la obligacién de disenar politicas y marcos regulatorios
que reconozcan la exclusividad del juicio moral humano en las decisiones que comprometen valores
fundamentales. En tal sentido, la idea de “zonas de reserva humana” cobra especial relevancia, pues sefiala
aquellos dmbitos donde la delegacién algoritmica no puede justificarse éticamente, aunque fuera viable
técnicamente. Esta concepcidn requiere adoptar el principio de subsidiariedad tecnoldgica, segin el cual
las herramientas artificiales deben complementar las capacidades humanas sin sustituirlas ni replicarlas.
La aplicacién concreta de este principio demanda el desarrollo de esténdares de diseio, mecanismos de
rendicién de cuentas y practicas institucionales que garanticen la supremacia del juicio humano sobre la
automatizacién funcional.

La proyeccién futura de este enfoque invita a abrir nuevas lineas de indagacién que atraviesan tanto el
plano filoséfico como el juridico y el técnico. En el primer caso, resulta indispensable explorar aquellas
dimensiones de la experiencia humana que, por su cualidad fenomenolégica o su densidad simbdlica,
resisten toda forma de modelizacién algoritmica. Ambitos como el sufrimiento, el deseo, la contemplacién
estética o la experiencia del perdén exigen categorias interpretativas ajenas al cdlculo. En el segundo caso,
urge construir una arquitectura normativa que sea capaz de evitar tanto el antropomorfismo simplificador
como el utilitarismo de mercado. Una via prometedora radica en integrar la reflexién filoséfica en los
procesos de diseno tecnoldgico mediante modelos de gobernanza que conecten el saber humanista con
la ingenieria computacional. Esta convergencia, atin incipiente, podria desembocar en una hermenéutica
critica de la técnica que, sin demonizarla, le asigne su lugar en el conjunto de la vida humana.

El problema de fondo que plantea la inteligencia artificial remite, en dltima instancia, a la cuestion
mds antigua y persistente de la tradicién filoséfica: qué significa ser humano. No se trata de oponer
un humanismo esencialista a la expansién tecnolégica ni de celebrar ingenuamente las promesas del
progreso computacional. Se trata, mds bien, de elaborar una comprensién de la dignidad humana que

18



Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

asuma la complejidad del presente sin renunciar a los limites ontoldgicos que hacen posible la libertad,
la responsabilidad y el sentido. Solo sobre esta base puede pensarse un futuro en el cual la inteligencia
artificial contribuya efectivamente al florecimiento humano, sin disolver las condiciones mismas de su
posibilidad. La tarea es tan urgente como delicada, pues de su acierto depende la configuracién de un
orden tecnoldgico que respete la primacia de la vida sobre la eficiencia. En ello nos va no solo la justicia
presente, sino la herencia que dejaremos a quienes aiin no han nacido.

Declaracién de conflictos de intereses:

El autor declara no tener conflicto de interés.

Declaracién de uso de IA

Para el presente articulo se usé Chat GPT en su versidn 4o para corregir errores ortograficos, de puntuacién
y mejorar legibilidad. El prompt usado fue “corrige los errores de redaccién y ortograficos del texto y de
puntuacién para mejorar la legibilidad”. Luego de la respuesta obtenida, se revisé que se haya mantenido
la informacién proporcionada por el autor. La herramienta no ha sido usada para creacién auténoma de
contenido.

Referencias bibliograficas

Putnam, H. (1975). Mind, language and reality (Vol. 2). Cambridge University Press.

Augustine. (2001). Confessions (H. Chadwick, Trans.). Oxford University Press. (Original work published
397).

Aquinas, T. (1947). Summa Theologica (Fathers of the English Dominican Province, Trans.). Benziger
Bros. (Original work published 1265-1274).

Aristotle. (1991). De Anima (R. D. Hicks, Trans.; 25th illus. ed.). Prometheus Books.

Aristotle. (2001). Physics (R. P. Hardie & R. K. Gaye, Trans.). In ]. Barnes (Ed.), 7he complete works of
Aristotle: The revised Oxford translation (Vol. 1, pp. 315-446). Princeton University Press.

Block, N. (1980). Troubles with functionalism. In N. Block (Ed.), Readings in philosophy of psychology (Vol.
1, pp. 268-305). Harvard University Press.

Block, N. (1981). Psychologism and behaviorism. Philosophical Review, 90(1), 5-43. https://doi.
org/10.2307/2184371

Boden, M. A. (1990). The creative mind: Myths and mechanisms. Basic Books.
Bostrom, N. (2014). Superintelligence: Paths, dangers, strategies. Oxford University Press.

Brentano, E (1995). Psychology from an empirical standpoint (L. L. McAlister, Ed., A. C. Rancurello, D. B.
Terrell, & L. L. McAlister, Trans.). Routledge. (Original work published 1874).

Bubeck, S., Chandrasekaran, V., Eldan, R., Gehrke, J., Horvitz, E., Kamar, E., ... & Zhang, Y. (2023).
Sparks of artificial general intelligence: Early experiments with GPT-4. arXiv. https://doi.org/10.48550/
arXiv.2303.12712

Capurro, R. (2008). Intercultural information ethics. Ethics and Information Technology, 10(2-3), 91—
101. https://doi.org/10.1007/s10676-008-9179-3

Chalmers, D. J. (1996). The conscious mind: In search of a fundamental theory. Oxford University Press.
Deacon, T. W. (2011). Incomplete nature: How mind emerged from matter. W. W. Norton.

19


https://doi.org/10.2307/2184371
https://doi.org/10.2307/2184371
https://doi.org/10.48550/arXiv.2303.12712
https://doi.org/10.48550/arXiv.2303.12712
https://doi.org/10.1007/s10676-008-9179-3

Fernando A. Ramos-Zaga

Dennett, D. C. (1991). Consciousness explained. Little, Brown and Company.
Dretske, F. (1981). Knowledge and the flow of information. MIT Press.
Dreyfus, H. L. (1992). What computers still can’t do: A critique of artificial reason. MIT Press.

Ellul, J. (1964). The technological society (J. Wilkinson, Trans.). Vintage Books. (Original work published
1954).

Finnis, J. (1980). Natural law and natural rights. Oxford University Press.
Floridi, L. (2013). 7be ethics of information. Oxford University Press.
Floridi, L. (2019). 7he logic of information: A theory of philosophy as conceptual design. Oxford University

Press.
Gabriel, M. (2015). Warum es die Welt nicht gibt [Why the world does not exist]. Ullstein.

Gehlen, A. (1950). Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt [Man: His nature and place in
the world]. Aula-Verlag.

Gilson, E. (1939). The spirit of Thomism. Gifford Lectures.
Guardini, R. (1950). The end of the modern world. Henry Regnery Company.

Harnad, S. (1990). The symbol grounding problem. Physica D: Nonlinear Phenomena, 42(1-3), 335-346.
https://doi.org/10.1016/0167-2789(90)90087-6

Heidegger, M. (1962). Being and time (J. Macquarrie & E. Robinson, Trans.). Harper & Row. (Original
work published 1927).

Hui, Y. (2016). The question concerning technology in China: An essay in cosmotechnics. Urbanomic.

Husserl, E. (1999). Ideas pertaining to a pure phenomenology and to a phenomenological philosophy: First
book (E. Kersten, Trans.). Kluwer Academic. (Original work published 1913).

Jonas, H. (1966). The phenomenon of life: Toward a philosophical biology. Harper & Row.

Jonas, H. (1984). The imperative of responsibility: In search of an ethics for the technological age (H. Jonas,
Trans.). University of Chicago Press.

Kane, R. (1996). The significance of free will. Oxford University Press.

Kant, L. (1997). Groundwork of the metaphysics of morals (M. Gregor, Trans.). Cambridge University Press.
(Original work published 1785).

Kant, I. (1998). Critique of pure reason (P. Guyer & A. W. Wood, Trans. & Eds.). Cambridge University
Press. (Original work published 1781).

Kim, J. (1998). Mind in a physical world: An essay on the mind-body problem and mental causation. MIT
Press.

Levine, J. (1983). Materialism and qualia: The explanatory gap. Pacific Philosophical Quarterly, 64(4),
354-361. https://doi.org/lo.l 11 1/j.1468—01 14.1983.tb00207.x

Lonergan, B. J. E (1957). Insight: A study of human understanding. Longmans, Green and Co.
Lopes, D. M. (2014). Beyond art. Oxford University Press.

Maclntyre, A. (1981). After virtue: A study in moral theory. University of Notre Dame Press.
Maclntyre, A. (1999). Dependent rational animals: Why human beings need the virtues. Open Court.

Marcel, G. (1949). The mystery of being: Volume I — Reflection and mystery (G. S. Fraser, Trans.). St.
Augustine’s Press.

Marcel, G. (1951). The mystery of being: Volume II — Faith and reality (R. Rosthal, Trans.). St. Augustine’s
Press.

20


https://doi.org/10.1016/0167-2789(90)90087-6
https://doi.org/10.1111/j.1468-0114.1983.tb00207.x

Dignidad humana y agencia en la era algoritmica: fundamentos para un marco juridico...

Marcus, G. (2023). The next decade in Al: Four steps towards robust artificial intelligence. arXiv. hteps://doi.
org/10.48550/arXiv.2301.06545

Maritain, J. (1994). The person and the common good (]. ]. Fitzgerald, Trans.; Reprint ed.). University of
Notre Dame Press. (Original work published 1947).

Maritain, J. (1953). Creative intuition in art and poetry. Pantheon Books.

Maturana, H. R., & Varela, F. . (1980). Autopoiesis and cognition: The realization of the living. D. Reidel.
McGinn, C. (1999). The mysterious flame: Conscious minds in a material world. Basic Books.

Metzinger, T. (2003). Being no one: The self-model theory of subjectivity. MIT Press.

Nagel, T. (1974). What is it like to be a bat? 7he Philosophical Review, 83(4), 435—450. https://doi.
org/10.2307/2183914

Nancy, J.-L. (2000). Being singular plural (R. D. Richardson & A. E. O’Byrne, Trans.). Stanford University
Press.

Nussbaum, M. C. (2001). Upheavals of thought: The intelligence of emotions. Cambridge University Press.

Nussbaum, M. C. (20006). Frontiers of justice: Disability, nationality, species membership. Harvard University
Press.

Oderberg, D. S. (2005). Real essentialism. Routledge.

Oderberg, D. S. (2007). Teleology: Inorganic and organic. In A. J. Beckwith (Ed.), Contemporary
perspectives on natural teleology (pp. 137-164). Cambridge Scholars Publishing.

Picard, R. W. (1997). Affective computing. MIT Press.

Pio XI. (1931). Quadragesimo anno [On reconstructing the social order]. Vatican Library. https://www.
vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-
anno.html

Polanyi, M. (1966). The tacit dimension. University of Chicago Press.
Popper, K. R. (1972). Objective knowledge: An evolutionary approach. Oxford University Press.

Putnam, H. (1967). Psychological predicates. In W. H. Capitan & D. D. Merrill (Eds.), Art, mind, and
religion (pp. 37—48). University of Pittsburgh Press.

Ricoeur, P. (1965). De linterprétation: Essai sur Freud. Editions du Seuil.
Ricoeur, P. (1990). Oneself as another (K. Blamey, Trans.). University of Chicago Press.

Ross, J. F (1992). Immaterial aspects of thought. 7he Journal of Philosophy, 89(3), 136—150. https://doi.
org/10.2307/2026781

Russell, S. (2019). Human compatible: Artificial intelligence and the problem of control. Viking.
Russell, S. J., & Norvig, P. (2021). Artificial intelligence: A modern approach (4.2 ed.). Pearson.
Sandel, M. J. (2009). Justice: What's the right thing to do? Farrar, Straus and Giroux.

Scheler, M. (1928). Die Stellung des Menschen im Kosmos [The human place in the cosmos]. Francke.

Scheler, M. (1973). Formalism in ethics and non-formal ethics of values (M. S. Frings & R. L. Funk, Trans.).
Northwestern University Press. (Original work published 1913-1916).

Scruton, R. (2009). Beauty: A very short introduction. Oxford University Press.

Seatle, J. R. (1980). Minds, brains, and programs. Behavioral and Brain Sciences, 3(3), 417—457. https://
doi.org/10.1017/50140525X00005756

Searle, J. R. (1992). The rediscovery of the mind. MIT Press.
Sen, A., & Nussbaum, M. C. (Eds.). (1993). The quality of life. Oxford University Press.

21


https://doi.org/10.48550/arXiv.2301.06545
https://doi.org/10.48550/arXiv.2301.06545
https://doi.org/10.2307/2183914
https://doi.org/10.2307/2183914
https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://doi.org/10.2307/2026781
https://doi.org/10.2307/2026781
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756

Fernando A. Ramos-Zaga

Simondon, G. (1958). Du mode d'existence des objets technigues [On the mode of existence of technical
objects]. Editions Aubier.

Spaemann, R. (1989). Persons: The difference between someone and something (O. O’Donovan, Trans.).
Oxford University Press.

Spaemann, R. (1996). Gliick und Wohlwollen: Versuch iiber Ethik. Klett-Cotta.

Stein, E. (1989). On the problem of empathy (W. Stein, Trans.). ICS Publications. (Original work published
1917).

Taylor, C. (1985). Human agency and language: Philosophical papers I. Cambridge University Press.

Taylor, C. (1989). Sources of the self: The making of the modern identity. Harvard University Press.

Taylor, C. (1994). The politics of recognition. In A. Gutmann (Ed.), Multiculturalism: Examining the
politics of recognition (pp. 25—73). Princeton University Press.

Tolstoy, L. (1995). What is art? (R. Pevear & L. Volokhonsky, Trans.). Penguin Books. (Original work
published 1897).

Tononi, G. (2008). Consciousness as integrated information: A provisional manifesto. 7he Biological
Bulletin, 215(3), 216-242. https://doi.org/10.2307/25470707

Turing, A. M. (1950). Computing machinery and intelligence. Mind, 59(236), 433—460. https://doi.
org/10.1093/mind/LIX.236.433

Universal Declaration of Human Rights. (1948). United Nations. https://www.un.org/en/about-us/
universal-declaration-of-human-rights

Vallor, S. (2016). Technology and the virtues: A philosophical guide to a future worth wanting. Oxford
University Press.

Wallach, W., & Allen, C. (2009). Moral machines: Teaching robots right from wrong. Oxford University
Press.

22


https://doi.org/10.2307/25470707
https://doi.org/10.1093/mind/LIX.236.433
https://doi.org/10.1093/mind/LIX.236.433
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights

	_Hlk219378200

